

# **International Journal**

For Arabic Language and Literature المجلَّةُ الدُّوليَّةُ للنَّغة العربيَّة وآدَابُهَا



### أقر أ داخل العدد

- التَّغاير بين التَّراكيب المُتَّصلة أجزاؤها يراسة نحويَّة دلاليَّة في روايات رياض الصَّالحين.
- مسرحية عطيل لوليام شكسبير: بين النص والعرض السينمائي (دراسة وصفية تحليليّة مقارنة وفق عناصر النص المسرحيّ).
- الاستشهاد والرواية في ضوء الاتجاهات الحديثة.
- الذاتية بين المفهوم والمصطلح في الشعر العربي الحديثديوان طائر الأيك للشاعرة أماني بسيسو نموذجا (دراسة نقدية تطبيقية)
- الحوار أنماطه ووظائفه في مسرحية (ذات الشريط الوردي) لوفاء الطيب.

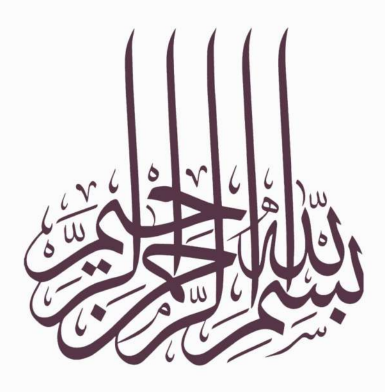
العدد الرابع - يوليو 2024م

العربية وآدابها مجلة دولية علمية محكمة وفق معايير النشر الدولي (ISI) للمجلات العلمية المحكمة تعنى بنشر البحوث والدراسات في مجال اللغة العربية وآدابها وكل ما له صلة اللغة العربية ومجالاتها

المختلفة

المجلة الدولية للغة

الرقم المعياري الدولي ISSN 1658-9572



تنويه: جميع الآراء المطروحة في البحوث والدراسات المنشورة بالمجلة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعبر عن رأي هيئة تحرير المجلة.



#### المجلة الدولية للغة العربية و آدابها International Journal For Arabic Language and Literature

مجلة دورية – علمية – محكمة - ومصنفة دوليًا تُصدر أربعة أعداد في العام (يناير - أبريل - يوليو - أكتوبر) تَنشر المجلة البحوث والدراسات والأوراق العلمية التي لم يسبق نشرها، باللغة العربية التي تتميز بالأصالة والابتكار.

ترخيص إعلامي رقم: 111486- رقم الإيداع بمكتبة فهد الوطنية 1444/2772

# الرؤية:

تعمل المجلة على الرقي بمواصفات النشر العلمي المتميز محلياً ودولياً في مختلف مجالات اللغة العربية وآدابها.

# الرسالة:

تسعى المجلة لتأصيل البحث العلمي والرفع من شأنه بحيث تصبح المجلة مرجعاً علمياً للباحثين في مختلف فروع اللغة العربية وآدابها.

# الأهداف:

- المساهمة في تطوير اللغة العربية وآدابها من خلال نشر البحوث النظرية والتطبيقية.
- نشر الأبحاث المتميزة التي تتسم بالجودة العالية والأصالة والابتكار وترتبط بالواقع المحلى والعالمي.
  - تو فير وعاء نشر للباحثين المتميزين والتسويق لأبحاثهم محلياً ودولياً.
  - عرض التجارب العالمية وذلك من خلال ما يصدر من كتب وأبحاث تتعلق اللغة العربية وآدابها.

### جميع الحقوق محفوظة:

لا يسمح بإعادة طبع أي جزء من المجلة أو نسخه دون الحصول على موافقة كتابية من المشرف العام أو رئيس التحرير، علماً بأن جميع المراسلات باسم رئيس التحرير على العنوان التالي: مركز إثراء المعرفة للمؤتمرات والأبحاث والنشر العلمي - المجلة الدولية للغة العربية وآدابها ص.ب: 26523 الطائف - المملكة العربية السعودية

هاتف وفاكس:00966500205551 جوال واتساب: 00966500205551

البريد الالكتروني: IJALL@kefeac.com kefeac.pub@gmail.com





# هيئة التحرير

المشرف العام د. عبد الرحمن محمد الزهراني الرئيس التنفيذي لمركز إثراء المعرفة للمؤتمرات والأبحاث والنشر العلمي

> رئيس التحرير أ.د. ظافر بن غرمان العمري أستاذ البلاغة والنقد بجامعة أم القرى

مدير التحرير د. خالد بن قاسم الجريان أستاذ اللغة العربية المساعد بجامعة الملك فهد للبترول والمعادن

......

أعضاء هيئة التحرير أ.د. أحمد بن محمد العضيب أستاذ النحو والصرف بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

......

أ.د. عبد الله بن عبد الرحمن الحيدري أستاذ الأدب والنقد بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. كوثر محمد أحمد القاضي أستاذ الأدب والنقد والبلاغة بجامعة أم القرى

أ.د. أماني بنت عبد العزيز عبد الله الداود أستاذ اللغويات بجامعة جدة





# الهيئة الإستشارية

أ.د.على بن محمد الحمود أستاذ النقد الحديث بجآمعة الامام محمد بن سعود الإسلامية أ.د. إبراهيم بن صالح الحندود أستاذ النحو والصرف بجامعة القصيم أ.د. محمد علي موسى ابنيان أستاذ الأدب والنقد والبلاغة بجامعة العلوم والتكنولوجيا - الأردن أرد نعيمة سعدية أستاذ اللسانيات وتحليل الخطاب بجامعة بسكرة - الجزائر د. عبد الله بن فهد بن بتال الدوسري أستاذ فقه اللغة والصوتيات المشارك بجامعة الملك فهد للبترول والمعادن د. محمد شمس عُقاب أستاذ الأدب العربي المشارك بجامعة الإسكندرية وجامعة زايد - الأمارات (إعارة) د. طلال عبد الله المراشدة الأستاذ المساعد في كلّية الدّراسات متداخلة التّخصتصات بجامعة زايد الإمارات العربيّة المتّحدة. د. عائشة جمعة الشامسي رئيس قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة محمد بن زايد للعلوم الإنسانية





# مجالات النشر في المجلة

- النحو والصرف.
  - البلاغة و النقد.
  - علم العروض والقافية.
    - علم الأصوت.
    - اللسانيات واللهجات.
      - الأدب العربي.
        - فقه اللغة.
      - الخط العربي.
        - التعریب.
        - فن المقالة.
  - الرواية والقصة القصيرة.
    - المسرح والسينما
      - أدب الأطفال.
    - التحرير الصحفى.
    - الاتصال والتواصل.
      - وسائل الإعلام.

- علم المصطلحات.
  - التدقيق اللغو ي.
    - الترجمة.
- التراجم والأعلام.
  - الأدب الشعبي.
- تعليم وتعلم اللغة العربية.
- السياسة اللغوية والتخطيط اللغوي.
- مناهج وطرق تدريس اللغة العربية.
- الاختبارات والمقاييس والتقويم في مجال اللغة العربية.
  - تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.
- تدريس العلوم البحتة وعلوم الطب والهندسة باللغة العربية
  - إدارة المؤسسات التعليمية المعنية بتعليم اللغة العربية.
  - اللغة العربية والتقنية (الحوسبة ـ الذكاء الاصطناعي).
    - اللغة العربية والإعلام الجديد.
    - واقع تعليم اللغة العربية إلكترونياً عن بعد ومستقبله.
      - قضايا معاصرة في اللغة العربية و آدابها.

المجلة تقبل نشر جميع الأبحاث والدراسات ذات العلاقة باللغة العربية و آدابها





# شروط النشر

# تمهيد:

تصدر المجلة إصداراتها المتعددة للبحوث العلمية الاصلية المحكمة وفق معايير النشر الدولي للمجلات العلمية المحكمة (ISI).

لذلك يجب أن يكون البحث المراد نشره أصيلاً مكتمل الأركان, وفق أسس ومعايير البحث العلمي وضمن مجالات المجلة، ولم يسبق نشره من قبل، أو تم إرساله لمجلة أخرى للنشر حسب المعايير التالية:

# معايير التحكيم الأولي لقبول النشر في المجلات:

- 1 أن يتسم البحث بالأصالة والمنهجية العلمية والحداثة في الموضوع والعرض.
  - 2 ألا يكون قد سبق نشره أو قدم للنشر إلى مجلة أخرى.
    - 3 أن يكون البحث مكتمل العناصر.
- 4 مراعاة صحة اللغة وسلامة الأسلوب في البحث ويجب مراجعة البحث جيدا قبل إرساله.
  - 5 مطابقة البحث لتنسيقات البحوث المعتمدة في المجلة.
    - 6 أن لا يتجاوز عدد صفحات البحث 20 صفحة.
      - 7 أن يكون البحث باللغة العربية.

# عناصر البحث:

- 1 العنوان الكامل للبحث باللغة العربية وترجمة له باللغة الإنجليزية.
- 2 اسم الباحث ودرجته العلمية، والمؤسسة التابع لها، واسم الدولة باللغتين العربية والانجليزية والبريد الالكتروني.
- 3 مستخلص للبحث (عربي، إنجليزي) في حدود (400) كلمة للمستخلصين (لكل مستخلص 200 كلمة)
   حيث لا يزيد عدد أسطر المستخلص الواحد عن " 10 " أسطر بخط " 12" Time New Roman "12 للمستخلص العربي و" Calibri "12 للمستخلص باللغة الإنجليزية.
  - 4 الكلمات المفتاحية من 3 6 كلمات باللغتين العربية والانجليزية.
  - 5 المقدمة ويجب أن تتضمن: مشكلة البحث وأسئلته، وأهدافه، وأهميته وحدوده ومصطلحاته.
    - 6 الاطار النظري والدراسات السابقة
  - 7 منهج البحث ويجب إيضاح المنهجية العلمية المتبعة في اعداد الدراسة مع ذكر المبررات الختياره.
    - 8 نتائج البحث ومناقشتها ، التوصيات والمقترحات ، الخاتمة والمراجع.





# تنسيقات البحث:

- 1 ملف البحث يجب أن يكون ملف ميكروسوفت وورد(word.docs,.doc) غير محمي.
  - 2 يجب أن يكون البحث في صفحات مفردة وليست مدمجة بأعمدة في نفس الصفحة.
- 3 لا تتجاوز عدد صفحات البحث 20 صفحة ولا تقل عن 12 صفحة وأن تكون هوامش الصفحة عادية (أعلى وأسفل 254سم وأيمن وأيسر 318سم).
- 4 تكتب المادة العلمية العربية بخط Time New Roman بحجم (12) والتباعد بين السطور (11).
  - 5 تكتب المادة العلمية الإنجليزية بخط Calibri بحجم (12) والتباعد بين السطور (1.15).
    - 6 ترتيب العناوين الرئيسية والفرعية ترتيباً تسلسلياً على التوالى.
    - 7 ترتيب الجداول والأشكال والصور في البحث ترتيباً تسلسلياً على التوالي.
      - 8 يجب استخدام نموذج موحد للمعادلات الرياضية في محتويات البحث.
- 9 أن يلتزم الباحث باستخدام الأرقام (1 2- 3- ...) سواء في متن البحث، أو في الجداول والأشكال أو في المراجع.
- 10 يكون الترقيم لصفحات البحث في منتصف أسفل الصفحة، حتى آخر صفحة من صفحات البحث التى تتضمن المراجع.
  - 11 المراجع .

# خطوات النشر:

- 1 استلام البحث العلمي المراد نشره بالمجلة.
- 2 الفحص الأولى لتنسيقات البحث ومطابقة شروط النشر في المجلة.
- 3 إخطار الباحث بنتيجة الفحص الأولى خلال (5أيام عمل) من استلام البحث.
  - 4 إرسال البحث الى المحكمين للتحكيم النهائي.
    - 5 إخطار الباحث بنتيجة التحكيم النهائي.
- 6 إجراء التعديلات او الملاحظات أن وجدت بناءً على قرار اللجنة العلمية قبل النشر النهائي للبحث.
  - 7 استيفاء رسوم النشر، في حال قبول البحث للنشر.
    - 8 إصدار شهادة قبول نشر البحث في المجلة.
  - 9 نشر البحث في الإصدار القادم للمجلة والأولية في النشر حسب تاريخ الاستلام.

# رسوم النشر:

تبلغ رسوم التحكيم والنشر في المجلة 400 دو لار وتساوى 1500 ريال سعودي و يتم سداد الرسوم بعد القبول الأولي للبحث.





# كلمة هيئة التحرير

الحمد لله الذي علَّم بالقام علَّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على نبينا محمد معلم الناس الخير، وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد:

هذا هو العدد الرابع من أعداد المجلة الدوليَّة للغة العربيَّة وآدابها التي يصدر ها مركز إثراء المعرفة للمؤتمرات والأبحاث والنشر العلمي، ويأتي هذا العدد متزامنًا مع مطلع العام الهجري ألف وأربعمائة وستة وأربعين من هجرة المصطفى عليه الصلاة والسلام، وهو يحمل بين دفتيه البشرى للباحثين والدارسين الذين اجتازت أبحاثهم شروط النشر، وأنصفتهم أقلام المحكمين.

التحكيم العلمي لأي عمل علمي هو ما يسعى إليه كثير من الكتاب والباحثين والمعنيين بالشأن العلمي والفكري والثقافي سعيًا للنشر والطباعة لكنَّ كثيرًا من الباحثين لا يعرف كم هو مرهق ومتعب للمحكم الذي ينظر في جل البحث من حيث الفكرة، والخطة، والاستشهاد، والتخريج، والعزو، والضبط، وغيرها الأمر الذي يأخذ من المحكم جهدًا ووقتًا كبيرين في وقتٍ كثرت فيه المشاغل والمسؤوليات والأولويات وسرعة انقضاء الأوقات وعزوف المحكمين عن التحكيم، وبعض الباحثين للأسف لحوح يريد نشر بحثه على علاته دون أن ينظره محكم، وبعض الباحثين معتد برأيه وبحثه فإذا ما ردً عليه ببعض التعديلات تأفف وضجر، وبعض الباحثين متأنٍ يعجبه رأي المحكم ويأخذ به، هكذا تمر الأبحاث في أروقة المجلات.

أيها القراء الكرام لقد بلغ عدد الأبحاث التي وصلت لهيئة التحرير للنشر في هذا العدد أكثر من خمسة عشر بحثًا، لم يجتز منها سوى خمسة أبحاث فقط موزعة على علمي النحو والدلالة والدراسات الأدبية والنقديَّة، عليه فنحن في هيئة التحرير نزف البشرى لمن نشرت أبحاثهم في هذا العدد المميز المتنوع علميًّا ولغويًّا وأدبيًّا؛ لأنّنا نعلم أنَّ الباحث الأكاديمي الذي ينشر بحثه في مجلة علميَّة محكَّمة سيحتسب له ضمن نقاط الترقية!

أخيرًا.. تعدُّ هذه المجلة الدولية للغة العربيَّة رافدًا من روافد العلم والمعرفة، وصائنة لحمى اللغة العربية، ومخلدة لأبحاث الباحثين المبدعين، وإذ نهيب بالباحثين والدارسين نشر أبحاثهم وكتاباتهم ودر اساتهم، فإننا نؤكد دائمًا على جودة الموضوع، وحسن الفكرة والعرض، وأصالة المبنى والمعنى في ظل تنامي الدر اسات اللسانية والنظريات اللغوية التي تشابكت وتقاربت مع فروع العلم والمعرفة جميعها كالاقتصاد، والقانون، والثقافة، والفكر، والسياسة، والتاريخ، والجغرافيا، والدر اسات النفسية والاجتماعية وغير ها.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم..

مدير التحرير الدكتور خالد بن قاسم الجريان





# فهرس المحتويات

| الصفحة | المعنوان                                                                                                                                               | م |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 17-1   | التَّغاير بين التَّر اكيب المُتَّصلة أجز اؤها -دِر اسة نَحويَّة دلاليَّة في روايات رياض الصَّالحين.<br>الصَّالحين.<br>أ.د. محمد طه عبد الخالق العجيري  | ١ |
| Y £-1A | مسرحية عطيل لوليام شكسبير: بين النص والعرض السينمائي (دراسة وصفيّة<br>تحليليّة مقارنة وفق عناصر النص المسرحيّ).<br>أ. رويده بنت عبد الله الجزار        | ۲ |
| ۳۱-۲۰  | الاستشهاد والرواية في ضوء الاتجاهات الحديثة.<br>د. تهاني بنت عوض السُّفياني                                                                            | ٣ |
| £Y-WY  | الذاتية بين المفهوم والمصطلح في الشعر العربي الحديث ديوان طائر الأيك<br>للشاعرة أماني بسيسو نموذجا (دراسة نقدية تطبيقية).<br>د. سناء سليمان سعيد مصطفى | ٤ |
| 07-58  | الحوار أنماطه ووظائفه في مسرحية (ذات الشريط الوردي) لوفاء الطيب.<br>الباحثة. عائشة بنت سعد بن مطلق العنزي (١) *<br>د. أحمد بن سليم العطوي (٢) *        | ٥ |





# المجلة الدّولية للغة العربية وآدابها International Journal for Arabic Language and Literature



مجلة علميّة \_ دوريّة \_ محكّمة \_ مصنّفة دولياً

the Structural variation between the structures and their connected parts - a grammaticalsemantic study in the narrations of Riyad al-Saliheen.

"Research funded by Prince Sattam bin Abdulaziz University - Al-Kharj"

#### Prof. Mohamed Taha Abd Alkhalek Alajiri\*

\*Morphology and Syntax, Faculty of Education, Prince Sattam bin Abdulaziz University, Saudi Arabia.

التَّغاير بين التَّراكيب المُتَّصلة أجزاؤها حِراسة نَحويَّة دلاليَّة في روايات رياض الصَّالحين.

" بحث ممول من جامعة الأمير سطَّام بن عبد العزيز - الخرج"\*

أ.د. محمد طه عبد الخالق العجيري\*

\*أستاذ النحو والصرف، كُليَّة التربية، جامعة الأمير سطَّام بن عبد العزيز، المملكة العربية السعودية.

#### E-mail: m.alajiri@psau.edu.sa

#### **KEY WORDS**

the variation, the structures, their connected parts, Riyad al-Saliheen.

#### الكلمات المفتاحية

التَّغاير، التَّراكيب، المُتَّصلة أجزاؤها، رياض الصَّالحين.

#### **ABSTRACT**

The research aims to explaining the different forms for each type of variation between the related structures and their parts mentioned in the narrations of Rivadh al-Saliheen, distinguish between structures that express one meaning even though there are structural differences between them and providing a grammatical analysis of these structures. The research methodology is the descriptive analytical method. Some of the most important results that the research has arrived to are the multiplicity of forms of contrast between structures connected by parts that agree in type mentioned in the narrations of Riyadh al-Salihin - especially those that the grammarians did not indicate -,; the variety of forms of contrast between constructions connected to their different parts in type mentioned in the narrations of Riyad al-Saliheen - especially those that the grammarians also did not mention; contrast between the related structures and their parts mentioned in the novels of Rivadh al-Saliheen is brought about to achieve a number of connotations.

### مستخلص البحث:

يهدف البحث إلى بيان الصور المُختلفة لكل نوع من أنواع التَّغاير بين التَّراكيب المُتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصَّالحين، والتَّمييز بين التَّراكيب التي تُعبّر عن معنى واحد مع وجود اختلاف تركيبي فيما بينها، وتقديم تحليل نحوي لهذه التَّراكيب، ومنهج البحث هو المنهج الوصفي التَّحليلي، ومن أهم النَّتائج التي توصل المنهج البحث تعدد صور التغاير بين التراكيب المتصلة أجزاؤها المتفقة في النَّوع الواردة في روايات رياض الصالحين- وبخاصة التي لم يشر إليها النُّحاة-، وكذا تنوع صور التغاير بين التراكيب المتصلة أجزاؤها المختلفة في النَّوع الواردة في روايات رياض التي لم يشر إليها النُّحاة -أيضا-، وإتيان التَّغاير بين التراكيب المتصلة أجزاؤها المختلفة في التَّوع الواردة في روايات رياض الصالحين -وبخاصة التي لم يشر إليها النُّحاة -أيضا-، وإتيان التَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين لتحقيق عدد من الدلالات فُهمت من خلال تعدد الم وابات.

<sup>\*</sup>يتوجَّه الباحث بخالص الشُّكر والعرفان لجامعة الأمير سطام بن عبد العزيز لدعمها لهذا المشروع البحثي- رقم: ٢٠٠٥ | ٢٠ /٢٠٢م - كممول وحيد.

#### المُقدّمة

الحمدُ لله الواحد القهّار، العزيز الغفّار، أَحمدُه أبلغَ حمدٍ وأزكاه، وأشمله وأنماه، وأشهد أنّ سيّدنا محمّدًا عبده ورسُوله، صلوَات الله وسلامهُ عليه، وعلى سائرِ النّبيّين، وسائر الصّالحين،

أمَّا بعد،

فقد كثُرت الدِّراسات اللغويَّة الوصفيَّة في دراسة التَّغاير التَّركيبي في بعض قصص وآيات القُرآن الكريم، وانعدمت-على حدِّ عِلم الباحث- في دراسة التَّغاير الترَّكيبي- بصفة عامَّة- أو التَّغاير بين التَّراكيب المُتَّصلة أجزاؤها- بصفة خاصَّة- في كتب الحديث النَّبوي الشَّريف، لذا كان موضوع البحث: التَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها- دراسة نحويَّة دلاليَّة في روايات رياض الصَّالحين-.

ومن ثمَّ تكمن مُشكلة البحث في أنَّ موضوع التَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها لم يتناوله أحد من الدَّارسين بالدِّراسة من النَّاحية النَّحويَّة أو الدّلاليَّة أو البلاغيَّة أو حتى من النَّاحية النّظرية أو التّطبيقية، ممَّا دفع الباحث إلى تتبُعه من خلال التَّطبيق على نصِّ نثريّ هو الحديث النَّبوي الشريف، وبخاصة روايات رياض الصَّالحين.

ومن الدّراسات السّابقة التي جرت في دراسة التّعاير الترّكيبي بصفة عامة.

-التَّعاير الترَّكيبي في آيات قصة موسى- عليه السَّلام- في القرآن الكريم- دراسة دلاليَّة نحوية-، أبو زيد، زينب هاشم، (ماجستير)، مصر، كليَّة الأداب، جامعة المنصورة، ٢٠٠٦م.

- التَّغاير الترَّكيبي في آيات الجنَّة في القرآن الكريم- دراسة نحويَّة دلاليَّة-، للباحث: العجيري، محمد طه عبد الخالق، مجلة كلية اللغة العربيَّة بالمنصورة، جامعة الأزهر، ٢٠١٠م.

-التَّغاير الترَّكيبي في قصة إبراهيم-عليه السَّلام- في القرآن الكريم- دراسة نحويَّة دلاليَّة-، الدّوسري، مسفر محماس الكبيري وآخر، مجلة العلوم الإنسانيَّة والإداريَّة، جامعة المجمعة، ٢٠٢٠م.

ويختلف هذا البحث عن الدِّر اسات السَّابقة في:

- الترَّكيز على دراسة التَّغاير بين التَّراكيب المُتَّصلة أجزاؤها.

- النَّطبيق على نصِّ نثري هو الحديث النَّبوي الشَّريف، وبخاصَة روايات رياض الصَّالحين.

والتَّغاير لُغةً: الاختلاف، حيث يُقال:" تغايرت الأشياء: اختلفت"(١)، والمُتغاير من المواد: ما تختلف بعض أجزائه عن بعض"(٢)، كما أنَّ مصطلح التَّغاير يدلُّ على تحويل الشّيء وتبديله عن حاله، وجعله على غير ما كان عليه (٣). ومن ثمَّ فالتَّغاير يدور معناه في الاختلاف والتَّحويل والتَّبديل. ويستخدم البحث مصطلح التَّغاير بمعنى تغيير صورة الشَّيء دون ذاته (٤).

أمًا التَّركيب فترد دلالة المُصطلح اللغوي ممزوجة بدلالته الاصطلاحيَّة في المُعجم الوسيط، في الركَّب الشَّيء: جعل بعضه على بعض، وضمَّه إلى غيره فصار شيئا واحدا في المنظر ..." (٥). والتَّركيب على ضربين: تركيب إفراد ويستخدم البحث مصطلح التركيب بنوعيه، الإفرادي: ليشمل كل كلمتين أو عدَّة كلمات ترتبط ببعضها ارتباطا معنويًّا، إمَّا بسبب التَّوضيح أو التَّخصيص أو المُشاركة أو التَّفسير أو أي معنى آخر كالعطف في المُفردات، وعطف البيان والنَّعت والبدل والتَّوكيد والإضافة... إلى غير ذلك (٦)، والإسنادي: وهو تركيب الكلمتين أو ما جرى

مجراهما على وجه يُفيد السَّامع ونعني به الجُملة بأنواعها المُختلفة.

ومن ثَمَّ فيُقصد بالتَّغاير بين التراكيب المتصلة أجزاؤها في البحث الاختلاف بين تركيب (إفرادي أو إسنادي)

وتركيب مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بين تركيب (إفرادي أو إسنادي) وتركيب مُختلف معه في النَّوع مُتَّفق معه في الدلالة.

وتتحدَّد مادة البحث في روايات رياض الصَّالحين للنَّووي: (٦٣١-٦٧٦هـ) (٧)، وقد بلغ عدد مواضع التَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصَّالحين في (١٩٤ موضعًا).

### ويهدف البحث إلى عدَّة أهداف، منها:

- بيان الصُور المختلفة لكل نوع من أنواع التَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها (الإفراديَّة أو الإسناديَّة) الواردة في روايات رياض الصَّالحين.
- النَّمييز بين التَّر اكيب التي تُعبِّر عن معنى واحد مع وجود اختلاف تركيبي فيما بينها ومحاولة معرفة خصائصها من خلال دراسة روايات رياض الصَّالحين.

المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ص٣٨١.

٦) بِنِظر : وظَّيفة البنية في تحديد دلالة الكلمة، د. بركات، ص٨٧.

الأعلام، الزركلي، (٨/ ٩٤١ - ١٥٠).

١) لسان العرب، ابن منظور، (١٠ ١ ٢٤١).

٢) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ص٢٩٢.

٣) ينظر في هذا المعنى: القاموس المحيط، الفيروزبادي، (١٠٥).

٤) المفردات في غريب القرآن، الأصفهاني، ص٣٧.

- تقديم تحليل نحوي للتَّغاير بين التَّراكيب المُتَّصلة أجزاؤها (الإفراديَّة أو الإسناديَّة)، وذلك للوصول إلى ما يتفق مع آراء النُّحاة وما يُخالف آراءهم.

# والمنهج المُتَبع في البحث هو المنهج الوصفيّ التَّحليليّ. ومن أهم الإجراءات التي اتُبعت فيه:

- تقديم أنموذج للتَّغاير بين التَّراكيب المتَّصلة أجزاؤها يشتمل على روايتين لكل مطلب مع توثيقهما، حيث وُضِعَ رقم الحديث، يتلوه رقم الصَّفحة بين قوسين بعد ذكر كل رواية مُباشرة.
- وصف التَّغاير الوارد في هاتين الروايتين نحويًا ودلاليًا-ويسبق ذلك إحصاء لعدد المواضع الواردة في كل مَطلب-مع تحليل هذه الأشكال تحليلا نحويًّا ودلاليًّا، وذلك من خلال تحليل الموضوعات، والنَّظر في الخلافات بين النَّحويين واستقصائها وتحليل مضمونها.

# وقد جرى تقسيم البحث إلى: (مبحثين، وخاتمة): - تناول المبحث الأول: التَّغاير بين التَّراكيب الإفراديَّة المتَّصلة أجزاؤها، وضمَّ سبعة مطالب.

- واشتمل المبحث الثَّاني على التَّغاير بين التَّر اكيب الإسناديَّة المتَّصلة أجزاؤها، وشمل سبعة مطالب.
  - وضمَّت الخاتمة أهم النَّتائج التي توصَّل إليها البحث.

الله أسأل العون والسّداد وجميل النّفع، وأن يجعله ذُخرا في ميزان حسناتنا، أمّا ما يوجد فيه من هنّات فإننا نسأل الصّفح عنها، والله من وراء القصد و هو يهدى السّبيل.

# المبحث الأوَّل: التَّغاير بين التَّراكيب الإفراديَّة المُتَّصلة أَجزاؤها مُدخَل

يُقصد بتركيب الإفراد: أن تأتي بكلمتين فتركّبهما وتجعلهما كلمة واحدة بإزاء حقيقة واحدة بعد أن كانتا بإزاء حقيقتين ..."( $^{\Lambda}$ )، ومن ثمَّ فهو" تَضامن كلمتين أو أكثر في الدّلالة على حقيقة واحدة، أي: على مدلول واحد، وذلك باعتداد ما قد يُضاف إلى المدلول الواحد من مُحدّدات دلاليَّة أخرى مقصودة فيه أو في توابعه ولواحقه أو سوابقه، حيث تُوضِّح هذه جوانب دلاليَّة أخرى مُرادة من السّياق، شرط أن يكون ذلك المجموع محصورا في جُملة واحدة..." ( $^{\circ}$ ).

ف"التركيب الإفرادي قد يمثل عُنصرين الفظيين مُترابطين بكيفيَّة بنائيَّة ما من طرق التَّرابط في الجُملة للتَّعبير عن حقيقة واحدة، تكون الأساس المقصود من هذا التَّرابط، والأخرى تُذكر لتقييدها، من نحو: الترَّكيب الإضافي، نجد أن المضاف هو الأساس، أمَّا المضاف إليه

فيكون لتقييدها بإعطاء جانب دلالي آخر فيه. وكذلكم، الترَّكيب الوصفي، والإشاري، والبَدلي..."('').

ويستخدم هذا البحث مُصطلح الترَّكيب الإفرادي: ليشمل كل كلمتين أو عدَّة كلمات ترتبط ببعضها ارتباطا معنويًّا، إمَّا بسبب التَّوضيح أو التَّخصيص أو المُشاركة أو التَّفسير أو أي معنى آخر كالعطف في المفردات، وعطف البيان والنَّعت والبدل والتَّوكيد والإضافة.... إلى غير ذلك

ويُقصد بالتَّغاير بين التراكيب الإفراديَّة المُتصلة أجزاوَها في البحث الاختلاف بين تركيب إفرادي وتركيب إفرادي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدّلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدّلالة.

وقد ورد النَّغاير بين التَّراكيب الإفراديَّة المتَّصلة أجزاؤها في روايات رياض الصَّالحين في سبعة وثمانين (۸۷ موضعًا)، وقد أمكن تصنيف هذه المواضع إلى ثمانية مطالب، تفصيلها الآتى:

المطلب الأوَّل: التَّغاير في التَّركيب الحرفي

الحرف: ما دلً على معنى في غيره (۱۱)، والتركيب الحرفي هو ما تكون من حرف ومتعلق به، نحو: الجار والمجرور (۱۳)، والمعنى المميَّز للمجرورات هو معنى النِّسبة أو علاقة النِّسبة بين الجار والمجرور حيث فهم النُّحاة العرب (۱۶)، وقد يجعل النُّحاة العلاقة بين الجار والمجرور علاقة إسناد شيء إلى شيء والصاقه به. وحروف الجر تصل ما قبلها بما بعدها، فتوصل الاسم بالاسم، والفعل بالاسم، ولا يدخل حرف الجر إلا على الأسماء. (۱۵)

ويُقصد بالتَّغاير في التَّركيب الحرفي الاختلاف بين تركيب حرفي وتركيب حرفي مثله مُتَّقق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متَّقق معه في الدلالة.

١٢) اقتصر البحث في دراسة التغاير في التركيب الحرفي على التغاير في الجار والمجرور-دون غيره من أنواع التركيب الحرفي الأخرى-لكثرة وروده في روايات رياض الصالحين.

 $<sup>^3</sup>$ ) ينظر: همع الهوامع، السيوطي، (7|73)، شرح الأشموني، الأشموني، ص  $^3$ 7، حاشية الخضري، الخضري، (7|7).

٥) الأصول في النحو، ابن السراج، (١ ٢٩٧).

۸) شرح المفصل، ابن یعیش، (۱ ۲۰).

أ)التركيب الإفرادي في الجملة العربية من خلال سورة فاطر، د. بركات، ص٣٥٧.

١٠) المرجع السابق، ص٣٦٠.

١١) ينظر : وظيفة البنية في تحديد دلالة الكلمة، د. بركات. ص٨٧.

٢) المفصل في علم العربية، الزمخشري، (٣٧٩/١).

وقد بدا التَّغاير في التَّركيب الحرفي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في تسعة عشر موضعا (١٦)، يمثلها قول النَّبيِّ - ﷺ عند حديثه عن الإسراع بالجنازة:

١- «أسْرِعُوا بالجَنَازَةِ، فَإِنْ تَكُ صَالِحَةً، فَخَيرٌ تُقَدِّمُونَهَا إلَيْهِ».

٢- وفي روايةٍ لمسلم: «فَخَيْرٌ ثُقْدِمُونَهَا عَلَيْهُ». (رياض الصالحين ١٤١ / ٢٨٣).

حيث ورد التّغاير في الرّوايتين السّابقتين بين: تركيب حرفي: (إليه) وتركيب حرفي مُثّقق معه في النّوع: (عليه)، فكلاهما مكون من: (حرف جر متلو بضمير في محل جر)، لكنّهما مختلفان من حيث الدّلالة، ف(إلى) تحمل دلالة انتهاء الغاية، حيث النّعيم والسّعادة وروضة من رياض الجنة، أمّا (على) فتحمل دلالة الاستعلاء، ليظفر عن قرب بنيل ما أعد له (١٧)، ومن ثمّ فقد ظهر التّغاير في التركيب الحرفي من خلال الاختلاف بين دلالة التركيبين الحرفيين.

ويُلحظ على مواضع التّغاير في التّركيب الحرفي المتصلة أجزاؤه الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور التركيب الحرفي بين:

- تغاير بين تركيب حرفي وتركيب حرفي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مختلف معه في الدلالة، كما في الشَّاهد السَّابق.
- تغاير بين تركيب حرفي وتركيب آخر مُختلف معه في النَّوع مُثَّفق معه في الدّلالة، وقد تتوَّع بين:

تغاير بين تركيب حرفي وتركيب إضافي، ويُمثله قول النبّيّ - الله عن الشّهيد:

١- «مَا أَحَدٌ يَدْخُلُ الجَنَّةَ يُحِبُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا عَلَى الأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ الشَّهِيدُ، يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ عَشْرَ مَرَّاتٍ؛ لِمَا يَرَى مِنْ الكَرَامَةِ».

٢- وفي رواية: «لِمَا يَرَى مِنْ فَضْلُ الشَّهَادَة». (رياض الصالحين ١٣١١/٣٦٧).

تغاير بين تركيب حرفي وتركيب توكيدي، وانتَّضح في قول الرَّسول ـ ﷺ عن الحياء:

١- «الْحَيَاءُ لاَ يَأْتِي إِلاَّ بِخَيْرٍ».

٢-وفي رواية لمسلم: «الحياء خَيْرٌ كُلُهُ». (رياض الصالحين ١٩٦٦).

-تغاير بين تركيب حرفي وتركيب موصولي، وبدا ذلك في قول النّبي- #- عن عذاب الميّت في قبره:

المَيّتُ يُعَذَّبُ فِي قَبْرِهِ بِمَا نِيحَ عَلَيْهِ».

٢- وَفِي روايةٍ: «مَا نِيحَ عَلَيْهِ». (رياض الصالحين ٤٦٤/١٦٥٧).

المطلب الثَّاني: التَّغاير في التَّركيب الإضافي

التَّركيب الإضافي هو ما تكوَّن من مُضاف ومُضاف إليه (١٨)، وقد عرَّف النُّحاة الإضافة باتَّها: "إسناد اسم إلى غيره على سبيل تنزيل الثَّاني من الأوَّل منزلة تنوينه أو ما يقوم مقام تنوينه" (١٩)، فالمضاف والمضاف إليه كالشيء الواحد، ولا يوقف على بعض الاسم دون بعض. (٢٠)، وهما ينزلان في الجملة منزلة الاسم الواحد (٢١)، والغرض من المضاف إليه في التَّركيب التَّعريف والتَّخصيص (٢٢).

ويُقصد بالتَّغاير في التَّركيب الإضافي الاختلاف بين تركيب إضافي وتركيب إضافي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مخُتلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدلالة.

وقد ظهر التَّغاير في التَّركيب الإضافي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في ستة وثلاثين موضعا (٢٢)، يمثلها قول النَّبيّ - ﷺ- لابن عباس -رضي الله عنه-:

١- «يَا غُلامُ، إَنِّي أعلَّمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ اللهَ يَحْفَظُكَ، احْفَظِ اللهَ تَجدهُ تُجَاهَكَ».

٢- وفي رواية غير الترمذي: «احْفَظِ الله تَجِدْهُ أَمَامَكَ».
 (رياض الصالحين ٦٢ | ٣٩).

حيث ورد النَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب إضافي: (تُجاهك)، وتركيب إضافي مُتَّق معه في النَّوع: (أمامك)، فكلاهما ورد مكونا من: (ظرف متلو بضمير في محل جر)، لكنَّهما مختلفان من حيث الدّلالة،

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص۲۱۷.٥) شرح المفصل، ابن يعيش، (٣ | ٢٩).

٢٠) ينظر: رياض الصالحين، النووي، (١٢ | ١٣)، (٢٠ | ١٦)، (٢٩ | ٢٥) )، (۲۲/۲۳)، (۲۲/۲۲)، (۱۰۰ ۱۲-۲۹)، (۱۹۲/۵۸-۵۱/۵۸)، (ATT | AP), (337 | ... (- 037 | ... ), (TVT | . (1 - VVT | . (1)), (۲۳۸ موضعان)، (۱۳۲ )(موضعان)، (۱۳۵ ۱۳۲۱)، (۱۳۹ ۱۳۲۱)، (۲۷۳ | OT) (۷۸۳ | PT) (+33 | TO1) (PAO | API-٠٩٥ (١٧٨)، (٧٧٧) (مؤضعان)، (١٠٦٤ (١١١٣ - ١٥٠١ (١١١١))، (5271|757--401/1404) ۵۲۱|۲۵۹)(موضعان)، (513|1547-4.31|647), (6631|613) ۷۸۲۱|۲۲۳)، (1771 | 1773) (1171|703) (۱۲۰۳ ۱۹۹۱)(موضعان)، (PATI| 1743), (TYYI| 183), (OPYI| 183), (.TAI| A10), (45/1/170).

۱<sup>۱۷</sup>)دلیل الفالحین لطرق ریاض الصالحین، الصدیقی الشافعی، (۲۱/۱۶).

ر ۱) شرح ألفية ابن مالك، ابن الناظم، (١ |٦٣).

۲) شرح التصريح، الأز هري، (۲|۲۶). ۲۰ منظم نتائج الفكي السياس ميريد

<sup>&#</sup>x27;Y) ينظر: نتائج الفكر، السهيلي، ص ٨٧، البسيط في شرح جمل الزجاجي، الأشبيلي، (٢ - ٨٨٩).

ف (نُجاه) تحمل دلالة المقابِل والحذاء والقصد (٢٠)، أي: تجد الله حيثما توجهت، أمًا (أمام) فتدلُّ على أنَّ شيئا قُدَّام شيء (°٢)، ومن ثمَّ فقد ظهر التَّغاير في التركيب الإضافي من خلال الاختلاف بين دلالة الترَّكيبين الإضافيين.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في التَّركيب الإضافي المُتَّصلة أجزاؤه الواردة في روايات رياض الصَّالحين تتوع صور الترَّكيب الإضافي بين:

تغایر بین ترکیب إضافي وترکیب إضافي مثله مُتَّفق معه في النَّوع، وقد تنوع بین:

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب إضافي مثله متفق معه في التَّركيب، كما في الشَّاهد السَّابق.

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب إضافي (المضاف إليه: تركيب بدلي)، واتضح ذلك في قول النّبي - الله السيدنا عبد الله بن عمرو بن العاص-رضى الله عنه-:

١- «فَصِمُ يَومًا وَأَفْطِرْ يَومًا فَذَلِكَ صِيامُ دَاؤُد- عليه السَّلام- وَ هُو أَعْدَلُ الصِيّام».

٢- وفي رواية: «صُممُ صِيامَ نَبِي الله دَاؤِد وَلاَ تَزد عَلَيهِ»
 (رياض الصالحين ١٥٠ | ٦٨- ٦٩).

تغاير بين تركيب إضافي وتركيب آخر مُختلف معه في النّوع، وقد تتوّع بين:

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب حرفي، وظهر في مثل قول النبَّي - ﷺ-:

١- «إنَّ أبرَ البرِّ صِلَةُ الرَّجُلِ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ».

٢- وفي رواية..: «إنَّ مِنْ أَبِرَ البِرَ أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ أَهْلَ وُدِّ أَبِدِ..». (رياض الصالحين١٢٦/٣٤).

تغاير بين تركيب إضافي وتركيب حرفي مُتعاطف، واتَضح في قول النبي- الله =:

١- «وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ يَومَ القِيَامَةِ». (رياض الصالحين ٢٤٤ / ١٠٠).

٢- «وَمَنْ سَنَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ الله في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ». (رياض الصالحين ٥٤ / ١٠٠).

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب وصفي، ويمثله قول النّبي -صلّى الله عليه وسلّم-:

 ١- «الَّذِي يَشْرَبُ في آنِيَةِ الْفِضَّةِ، إنَّمَا يُجَرْجِرُ في بَطْنِه نَالَ جَهَنَّمَ».

٢- وفي رواية لَهُ: «مَنْ شَرِبَ في إِناءٍ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ فِضَةٍ،
 فَإِنَّمَا يُجَرْحِرُ في بَطْنِهِ نَارًا مِنْ جَهَنَّم».
 (رياض الصالحين ٧٧٧ | ٢٤٥).

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب توكيدي، وظهر في قول الرسول- قد عندما سأله أحد الصحابة عن الصدقة:
- «فقال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم: «أكُلَّ وَلَدِكَ نَحَلْتَهُ مِثْلَ هَذَا؟».

٢- وفي رواية: فقال رسولُ اللهِ- صلى الله عليه وسلم-: «أَفَعَلْتَ هذَا بِوَلَدِكَ كُلِّهِمْ؟». (رياض الصالحين ١٧٧٣).

-تغاير بين تركيب إضافي وتركيب موصولي، ويمثله قول الرَّسول - الله عنه-عندما سأله سعد عن سبب فيضان عينيه بالدَّمع:

١- «فَقَالَ: «هذهِ رَحمَةٌ جَعَلَها اللهُ تَعَالَى في قُلُوبِ عِبَادِهِ».
 ٢- وفي رواية: «فِي قُلُوبِ مَنْ شَاعَ مِنْ عِبَادِهِ». (رياض الصالحين ٢٩-٢٥).

-تغاير بين تركيب إضافي وجملة فعلية، وتجلِّى في قول النَّبي- النَّبي- الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه الله

١- «مِنَ الْكَبَائِرِ شَنتُمُ الرَّجُلِ وَالْدَيهِ!».

٢- وفي رواية: «إنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَ<u>نْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ</u>
 وَالِدَيْهِ!». (رياض الصالحين ٣٣٨ ١٢٥).

-تغاير بين تراكيب إضافيّة وجمل شرطية، وانَّضح ذلك في قول الرَّسول - #-:

١- «حَقُ المُسْلِم عَلَى المُسْلِم خَمْسٌ: رَدُ السَّلام، وَعِيَادَةُ المَريض، وَاتَبَاعُ الجَنَائِز، وَإِجَابَةُ الدَّعْوَة، وتَشْميثُ العَطس».

٢-وفي رواية لمسلم: «حَقُّ المُسْلِم عَلَى المُسْلِم سِتُّ: إِذَا لَقَيْتُهُ فَسَلِّمْ عَلَيهِ، وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَقَيْتُهُ فَالِمَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْكَ لَلْهُ فَشَمَتْهُ، وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْكَ لَلْهُ وَالْمَا مَرضَ فَعُدُهُ، وَإِذَا مِنْ المَسْلَمِينَ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

المطلب الثَّالث: التَّغاير في التَّركيب الوصفي

التَّركيب الوصفي هو الذي يتألَّف من موصوف وصفة (٢٦)، و"الصفة تتمَّة للموصوف وزيادة في بيانه"(٢٧)،

ومعلوم أنَّهُ لا عطف في الأصل بينَ النَّعت والمنعوت به، لأنّ الصفة جزءٌ من الموصوف فهما مُتشابكان، فلا معنى لعطف الصِنفة على الموصوف بها، إذ العطف في أصل معناه يقتضي التّغاير، ويكفي للدّلالة على كونها صفة إتباعها للموصوف بها في الإعراب (٢٨).

وقد عرَّف النَّحاة (الصِفة) بأنَّها: " لفظ يتبع الموصوف في إعرابه تحليةً له وتخصيصا بذكر معنى في الموصوف أو في شيء من سببه "(٢٩). و" فائدته

۲۷) شرح المفصل، ابن يعيش، (۱۵٥٥).

٣) البلاغة العربية أسسها وعلوُمها وفنونها، الميداني، (١ ٤٣٧).

ينظر: شرح المفصل، ابن يعيش، (۳ ا ۷٤)، شرح التصريح، الأزهري، (۲ (۱۰۸)، همع الهوامع، السيوطي، (۲ | ۱۱۲۱).

 $<sup>^{17}</sup>$  ينظر: لسان العرب، ابن منظور، ( $^{18}$ ( $^{18}$ ) ، المصباح المنير، الفيومي، ( $^{19}$ 0) ، قوت المغتذي على جامع الترمذي، السيوطي، ( $^{19}$ 0) ، تحفة الأحوذي، المباركفوري، ( $^{10}$ 0).  $^{(1)}$ 1) ينظر: لسان العرب، ابن منظور، ( $^{19}$ 1).

١) النحو الوافي، حسن، (١٧١، ٣٠٢ُ).

تخصيص أو توضيح وقد يكون لمجرد الثَّناء أو الذَّم أو التَّأكبد "(٣٠)

ويُقصد بالتّغاير في التّركيب الوصفي الاختلاف بين تركيب وصفى وتركيب وصفى مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مخُتلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدلالة.

وقد ظهر التَّغاير في التَّركيب الوصفي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في عشرة مواضع (٢١)، يمثلها قوله- ﷺ لسيدنا أبي بكر -رضى الله عنه-عندما طلب منه أن يعلمه دعاء يدعو به:

١- «قُلْ: اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا..».

٢- ورُوي: «كبيرًا». (رياض الصالحين ١٤٧٥).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب وصفى: (ظلما كثيرا) وتركيب وصفى مُتَّفق معه في النُّوع-محذوف المنعوت-: (كبيرا)، إذ ورد الترَّكيب الوصفى: (ظلما كثيرا)، مكونا من: (نعت مفرد مسبوق بمنعوت نكرة)، وجاء التَّركيب الوصفى: (كبيرا) مكونا من: (نعت مفرد مسبوق بمنعوت محذوف)، وهما مختلفان-أيضا- من حيث الدّلالة، ف(كثيرا) تحمل دلالة المبالغة في كثرة عدد الظَّلم، أمَّا (كبيرا) فتحمل دلالة المبالغة في كبر قدر الظلم، ومن ثمَّ فقد ظهر التَّغاير في التركيب الوصفي من خلال الاختلاف في التَّركيب بين الترَّكيبين الوصفيين، وكذا الاختلاف في دلالتهما.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في التَّركيب الوصفى الواردة في روايات رياض الصَّالحين انحصارها في تغاير بين تركيب وصفى وتركيب مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدّلالة، وقد تنوّع بين:

- تغاير بين تركيب وصفى وتركيب وصفى مثله، كما في الشَّاهد السَّابق.

-تغاير بين تركيب وصفى (محذوف الصفة) وتركيب وصفى (غير محذوف الصفة)، وظهر في قول الرَّسول -

 ١- «.. وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمِ كُرْبَةً، فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ بِهَا كُرْبَةً مِنْ كرَبِ يَومِ القِيَامَةِ». (رياض الصالحين ٢٤٤ | ١٠٠). والتقدير: "كُربة من كرب الدنيا".

 ٢- «مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَةَ مِنْ كُرَبِ الدُّنيَا، نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُربَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ القِيَامَةِ». (رياض الصالحين .(1 . . | 7 50

-تغاير بين تركيب وصفى (موصوف وصفة واحدة) وتركيب وصفي (موصوف وصفتين)، واتضح ذلك في مثل قول المغيرة بن شعبة- رضى الله عنه- بعدما سأله الرسول-الله عن ماء معه:

١- ثُمَّ جَاءَ فَأَفْرَ غْتُ عَلَيْهِ مِنَ الإدَاوَةِ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَعَلَيْهِ جُبَّة مِنْ صُوفٍ.».

٢- وفي رواية: وَعَلَيْهِ جُبَّةٌ شَامِيَّةٌ ضَيَّقَةُ الكُمَّيْنِ. (رياض الصالحين ٧٨٧ [٤٩]).

- تغایر بین ترکیب وصفی (موصوف وصفتین) و ترکیب وصفى (موصوف وأكثر من صفتين)، واتضح في قول النبي- ﷺ-:

1- «إِنَّ اللهِ تَعَالَى مَلائِكَةً يَطُوفُونَ في الطُّرُق يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ

٢ - وفي رواية «إن اللهِ مَلاَئِكَةً سَيَّارَةً فُضُلًّا يَتَتَبُّعُونَ مَجَالِسَ ا**لذِكْر**»(رياض الصالحين ٤٤٧ | ٣٩٩).

المطلب الرَّابع: التَّغاير في التَّركيب العطفي

التركيب العطفي يتكون من المعطوف عليه وحرف العطف والمعطوف، ويُشير النُّحاة إلى أنَّ التَّركيب العطفي من التَّر اكبِب المُتلاز مة أو المُتضامَّة (٣٢).

ويرى أحد الباحثين أنَّ التّركيب العطفى يُعدُّ أقل المُركَّبات المُصطلحيَّة وجودا واستعمالا في المُصطلحيَّة العربيَّة، ولذلك دلالته فيما نظن، وهو أنَّ هذه الأداة النَّحويَّة (واو العطف) شأنها شأن الأدوات النَّحويَّة الأخرى التي لا يعتد بها في التَّراكيب الاصطلاحيَّة ولا في النَّظريَّة المُصطلحيَّة، ليست سوى أداة رابطة بين مُصطلحين مُستقلين، كان يمكن استعمال كل منهما على حدة لولا ظروف المقال. نُضيف الى ذلك أنَّ هذه الأداة ليست كلمة اسميَّة أو فعليَّة، وبالتَّالي فإنَّنا لم نلحظ في وجودها أيَّة سمة تحديد مُصطلحيَّة ممَّا يوجد في المُركَّبات المُصطلحيَّة الأخري (٣٣)

ويُقصد بالتّغاير في التّركيب العطفي الاختلاف بين تركيب عطفي وتركيب عطفي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مخُتلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدلالة.

٢) شرح الكافية، الأستراباذي، (١ ٢٠٢).

الله ينظر: رياض الصالحين، النووي، (٢٤٤/١٠٠١-٢٤٥)، (۸۷۷ ۲۶۹) ، (۲۲۲ ۲۲۲) ، (۲۲۹ ۲۹۹۱) (موضعان)، (0.9|11/1) ((27-28)1027) ((21.11240) (٧٨٨١ | ٠٣٠) ، (٠٣٨ | ١٣٥).

٤) ينظر: الخصائص، ابن جني، (١ | ٢٩٢)، شرح المفصل، ابن يعيش، (٣١٨)، شرح الكافية، الأُستر اباذي، (١ ١٨٣)، شرح التصريح، الُأزُ هر ي، (٢ [٢٣٤)، همع الهوامع، السيوطي، (٢ (١٢٨). ١) التركيب المصطلحي طبيعته النظرية وأنماطه التطبيقية، د. سماعنه،

وقد اتضح التَّغاير في التَّركيب العطفي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في ستة مواضع (<sup>٣</sup>)، يمثلها قوله - ﷺ: 1 - «إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادَ الدِّيْنُ إِلاَّ عَلْبَهُ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالغَدْوَة وَالرَبُوا وَشَيءٍ مِنَ الدُّلْجَةِ». ٢ - وفي رواية لَهُ: «سَرِّدُوا وَقَارِبُوا، وَاغْدُوا وَرُوحُوا…». (رياض الصالحين ٤٥ | ٧٢).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب عطفي: (الغدوة والروحة) وتركيب عطفي مُختلف معه في النَّوع: (اغدوا وروحوا)، فالأول أتى مكونا من: (اسمين مُعرَّفين بالألف واللام مُتعاطفين بالواو التي تحمل دلالة المشاركة)، والتَّاني جاء مكونا من (جملتين أمريتين متعاطفتين بالواو-أيضا- التي تحمل الدلالة نفسها)، وهما مُتَّققان من حيث الدّلالة، ف(الغدوة والروحة) تدلان على زمن السير وهو أول النهار وبعد الزوال، أمَّا (اغدوا وروحوا) فتحملان دلالة الحث على السِّير في هذين الزَّمنين، ومن ثمَّ فقد ظهر التَّغاير في التركيب العطفي من خلال الاختلاف في التركيب بين التركيب العطفيين.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في التَّركيب العطفي المُتَّصلة أجزاؤه الواردة في روايات رياض الصَّالحين تنوع صور الترَّكيب العطفي بين:

- تغاير بين تركيب عطفي وتركيب عطفي مثله مُتَّفق معه في النَّوع، كما في الشَّاهد السَّابق.
- تغایر بین ترکیب عطفی وترکیب عطفی آخر مُختلف معه فی النّوع، وقد تنوّع بین:

-تغاير بين تركيب عطفي وتركيب حرفي، وظهر ذلك في قوله - الله في عن صلاتي الفجر والعشاء:

- ١- «وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فَي الْعَتَمَةِ وَالصَّبْحِ لِأَتَوْ هُمَا وَلَوْ حَبُوًا».
   (رياض الصالحين ١٠٧٣ | ٣١٣).
- ٢- «وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا». (رياض الصالحين ١٠٧٣ | ٣١٣).
- ١- «مَنْ شَهِدَ أَنَّ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمدًا
   عَبده ورَسُولُهُ».
- ٢-وفي رواية لمسلم: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا
   رَسُولُ اللهِ، حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ النَّارَ». (رياض الصالحين 15٧/٤١٢).

-تغاير بين تركيب عطفي وتركيب توكيدي، وبدا ذلك في قوله- #-:

١- ﴿ رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدَنْيَا وَمَا فِيهَا ﴾.

٢-وفي رواية: ﴿لَهُمَا أَحَبُّ إِلَيَّ مِنَ الدُّنْيَا جَمِيعًا». (رياض الصالحين ١٠١ / ٢١٨).

-تغاير بين تركيب عطفي وتركيب تمييزي، وبدا ذلك في قول النبي- #-:

١- «جَعَلَ الله الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً
 وَتِسْعِينَ...».

٧- وفي رواية: «... وَأَخَّرَ اللهُ تَعَالَى تِسْعًا وَتِسْعِينَ رَحْمَةً...». (رياض الصالحين ١٥٠١٤٢٠).

المطلب الخامس: التَّغاير في التَّركيب البدلي

التركيب البدلي هو ما تألف من المبدل منه والبدل، و" كل واحد منهما هو الآخر، فالبدل والمبدل منه لعين واحدة من حيث القصد الدّلالي في الجملة، سواء أريدا معًا، أم أريد جُزء الأول، أو ما ينتسب إليه، أم أريد الثّاني فقط، وذلك على اختلاف في أنواع البدل، فكلاهما معًا مقترنان في الجملة الواحدة، فهما يُمثلان تركيبا إفراديًا لحقيقة واحدة مقصودة في الجملة، لكنَّ العلاقة بينهما من حيث هذه الحقيقة تتباين بين الشّمول والجزء والخلاف، والمحور الأساس هو تلك الحقيقة المقصودة"(٥٠٠).

ويُقصد بالتَّغاير في التَّركيب البدلي الاختلاف بين تركيب بدلي وتركيب بدلي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متفق معه في الدلالة.

وقد ظهر التَّغاير في التَّركيب البدلي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في سبعة مواضع (٣٦)، يمثلها قول الرسول - ﷺ على لسان ربِّ العزَّة - عزَّ وِجلَّ -:

١- «.. ولِلصَّائِمِ فَرْحَتَان يَقْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرحَ بِفطره،
 وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرحَ بِصَوْمِهِ».

٢- وفي رواية: «...للصّائِم فَرْحَتَان: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ،
 وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقَاءِ رَبِّهِ». (رياض الصالحين ١٢١ |٣٤٢).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب بدلي: (فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ بفطره) وتركيب بدلي متفق معه في النَّوع والدلالة مُختلف معه في التركيب: (فَرْحَتَان: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ)، فالأول أتى مكونا من: (مبدل منه: اسم نكرة متلو بصفة: "جملة فعليَّة"، وبدل بعض من كل: جملة شرطية)، أمَّا الثاني فمكون من( مبدل منه: اسم نكرة، وبدل بعض من كل: "اسم نكرة: فرحة")، وهما مُتفقان من حيث الدّلالة، إذ يحملان دلالة فرحة")، وهما مُتفقان من حيث الدّلالة، إذ يحملان دلالة

<sup>&</sup>lt;sup>٣٦</sup>) ينظر: رياض الصالحين، النووي، (٣٤٦/١٢١) ، (٣٩٣/١٤١) ، (٢١١/٣٩٣) ، (٢١١/٣٩٣) ، (٢٨١/٤٥٢) ، (٨٢١/٢٥٣) ، (٨٢١/٢٥٣) . (٨٢١/٣٥٤).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۴</sup>) ينظر: رياض الصالحين، النووي، (۱۶۰|۲۷) ، (۲۱۲|۲۱) ، (۲۱۰|۲۱۸) ، (۲۱۰|۲۱۸) ، (۲۱۰|۲۱۸) ، (۲۹۲|۲۰۲) . (۲۹۲|۲۰۲)

<sup>°</sup> التركيب الإفرادي في الجملة العربية من خلال سورة (فاطر)، د. بركات، ص٣٧٦.

السُّرور والبشرى فهو مسرور بقبول صومه"(<sup>۲۷</sup>)، ومن ثمَّ فقد تجلَّى التَّغاير في التركيب البدلي من خلال الاختلاف في التَّركيب بين التركيبين البدليين.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في التَّركيب البدلي المُتَّصلة أجزاؤه الواردة في روايات رياض الصَّالحين تنوع صور الترَّكيب البدلي بين:

- تغاير بين تركيب بدلي وتركيب بدلي مثله مُتَّفق معه في النَّرع، كما في الشَّاهد السَّابق.
- تغایر بین ترکیب بدلی و ترکیب بدلی آخر مُختلف معه فی النّوع، وقد تنوّع بین:

-تغایر بین ترکیب بدلي (مبدل منه وبدل محذوف) و ترکیب عطفي، وظهر ذلك في مثل قول الرَّسول - ﷺ-عندما أخذ حریرا و ذهبا في پدیه:

١- «إنَّ هذَيْنِ حَرَامٌ عَلَى ذُكُورٍ أُمّتي». (رياض الصالحين المرير والذهب".

٢- «حُرّمَ لِبَاسُ الحَرير وَالدُّهَبِ عَلَى ذُكُور أُمَّتِي، وَأُحِلَّ لِإِنَّاتِهِمْ». (رياض الصالحين ١٥٠١/٢٥٤).

-تغاير بين تركيب بدلي وتركيب موصولي، وتجلَّى ذلك في قوله- الله عندما وصلوا الحِجْر-ديار ثمود-:

١٠ - «لا تَدْخُلُوا عَلَى هَوُلاء المُعَذَّبِينَ إلاَّ أَنْ تَكُونُوا بَاكِين».
 ٢٠ - «لا تَدْخُلُوا مَسَاكِنَ الَّذِينَ ظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ». (رياض الصالحين ١٩٥٥/٢٨٦).

المطلب السَّادس: التَّغاير في التَّركيب التَّمييزي

التَّركيب التَّمييزي هو ما تألف من المميَّز والتَّمييز، وتمييز المفرد رفع إبهام مُستقرِّ عن ذاتٍ مذكورةٍ منكورةٍ منكورةٍ (^^¬)، فهو يرفع الإبهام عن ذات ويحدد جهتها الدّلاليَّة المقصودة (^¬)، كما أنَّ التَّمييز -بكل صوره- مع مُميِّزه تركيب إفرادي.

ويُقصد بالتَّغاير في التَّركيب التَّمييزي الاختلاف بين تركيب تمييزي وتركيب تمييزي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدلالة.

وقد اتَّضح التَّغاير في التَّركيب التَّمييزي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في موضع واحد ('')، بدا في قوله- ﷺ عند حديثه عمَّن يؤُم القوم في الصَّلاة:

١- «...فَإِنْ كَاثُوا في الهِجْرَةِ سَوَاءً، فَأَقْدَمُهُمْ سِنًّا، ...».

لا وفي رواية لَهُ: «فَاقْدُمُهُمْ سِلْمًا». (رياض الصالحين ١٢٩١٣٤٨).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب تمييزي مُتَّقق معه تركيب تمييزي مُتَّقق معه في النَّوع والتركيب: (أقدمهم سلما)، فكلاهما أتى مكونا من: (مميز: اسم تفضيل مضاف، وتمييز: اسم نكرة)، لكَنَّهما مختلفان من حيث الدّلالة، فـ(أقدمهم سنَّا) تدل على أنَّ الأولى بالإمامة في الصلاة مَنْ كبر سنه في الإسلام، أمَّا (أقدمهم سلما) فتدل على أن الأولى بالإمامة في الصلاة مَنْ سبق في الدخول في الإسلام (أنُّ)، ومن ثمَّ فقد اتَّضح التَّغاير في الترَّكيب التَّمييزي من خلال الاختلاف بين دلالة الترَّكيبين

## المطلب السابع: التَّغاير في التَّركيب الموصولي

التركيب الموصولي هو ما تألف من اسم موصول وجملة الصِلة، ومعنى الموصول أن لا يتم بنفسه، ويفتقر إلى كلام بعده تصله به ليتم اسمًا، فإذا تمَّ بما بعده كان حكمه حكم سائر الأسماء التَّامة، ومن ثمَّ فالاسم الموصول لا يتم إلا بصلة وعائد (٢٤).

ويُقصد بالتَّغاير في التَّركيب الموصولي الاختلاف بين تركيب موصولي وتركيب موصولي مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متَّفق معه في الدلالة.

وقد تجلَّى التَّغاير في التَّركيب الموصولي الوارد في روايات رياض الصَّالحين في ثمانية مواضع (<sup>11</sup>)، يمثلها قوله- ﷺ:

١- «الخَازِنُ المُسْلِمُ الأمِينُ اللَّذِي يُنْفِذُ مَا أُمِرَ بِهِ فَيُعْطِيهِ
 كَامِلًا مُوَفَّرًا طَيِّبَةً بِهِ نَفْسُهُ...».

٢- وفي رواية: «اللَّذِي يُعْطِي مَا أُمِرَ بِهِ». (رياض الصالحين ١٨٠ / ٨١).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين: تركيب موصولي تركيب موصولي (الذي ينفذ ما أُمِر به)، وتركيب موصولي مُتَّفق معه في النَّوع والتَّركيب: (الذي يُعطي ما أُمر به)، فكلاهما أتى مكونا من: (اسم موصول: "الذي"، وجملة صلة الموصول: "جملة فعلية")، لكنَّهما مختلفان من حيث الدّلالة، فالفعل(يُنفِذ) يحمل دلالة الإجراء والتَّمام، أمَّا الفعل(يُعطِي) فيحمل دلالة "الإعطاء والدَّفع من غير واسطة ليكون أكمل بهبته"(نُنُ)، وهكذا اتَّضح التَّغاير في الترَّكيب الموصولي

 $<sup>^{(1)}</sup>$ ) ينظر: نيل الأوطار، الشوكاني، (7|109)، مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، المباركفوري (3|53).

٢٤) ينظر في هذا المعنى: شرح المفصل، ابن يعيش، (٣ ١٣٨).

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) ینظر: ریاض الصالحین، النووی، (۱۸۰|۸۸) ، (۲۶۲|۱۰۱) ، (۲۶۲|۲۰۷) ، (۲۹۶| ۱۱۲) ، (۳۰۵|۲۱۷) ، (۲۷۷|۶۶) ، (۲۷۲|۶۸۰|۲۷۲|۶۸۱) ، (۲۹۷|۹۶۶).

ن التنوير شرح الجامع الصغير، الصنعاني، (٦ ٤٤).

 $<sup>^{\</sup>text{TV}}$ ) ينظر في هذا المعنى: دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين، الصديقي الشافعي، (Vo|V)، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، (3|No|Vol).

أ) ينظر: المقتصد في شرح الإيضاح، عبد القاهر الجرجاني، (7|191،

 $<sup>^{&</sup>quot;7}$ ينظُر: الكتاب، سيبويه، ("10, "10)، المقتضب، المبرد، ("100, "100)، التبصرة والتذكرة، الصيمري، ("100, "100).

ن) ينظر: رياض الصالحين، النُووي، (٣٤٨ ١٢٩).

من خلال الاختلاف بين دلالة جملتي صلة الموصول في التركيبين الموصوليين.

المبحث الثاني: التَّغاير بين التَّراكيب الإسنادية المُتَّصلة أجزاؤه

مدخل

يُقصد بتركيب الإسناد: "أن تُركِّب كلمة مع كلمة تُنسب إحداهما إلى الأخرى، فعرَّ فك بقوله أسندت إحداهما إلى الأخرى أنَّه لم يرد مُطلق التَّركيب بل تركيب الكلمة مع الكلمة إذا كان لإحداهما تعلَّق بالأُخرى على السَّبيل الذي يحسن موقع الخبر وتمام الفائدة"(٥٤)، أو بمعنى أخر هو" {كل كلمتين أسندت إحداهما إلى} الكلمة {الأخرى}. سواء حصل مع الإسناد فائدة أم لا. ويعبر عنه بالجملة، وهو مبني وإن كان جزاه معربين"(٢٠).

ويستخدم هذا البحث مصطلح الترَّكيب الإسنادي: وهو تركيب الكلمتين أو ما جرى مجر اهما على وجه يُفيد السَّامع ونعنى به الجُملة بأنواعها المُختلفة.

ويُقصد بالتَّغاير بين التراكيب الإسنادية المُتصلة أجراؤها الاختلاف بين تركيب إسنادي وتركيب إسنادي مثله مُتَّقق معه في النَّوع مُختلف معه في النَّر كيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينه وبين تركيب آخر مختلف معه في النَّوع متَّقق معه في الدلالة.

وقد أتى التَّغاير بين التَّراكيب الإسنادية المُتَّصلة أجزاؤها في روايات رياض الصَّالحين في مائة وسبعة (٧٠ مواضع)، وقد أمكن تصنيف هذه المواضع إلى سبعة مطالب، يأتى تفصيلها على النَّحو الآتى:

### المطلب الأول: التَّغاير في الجملة الاسميَّة

الجُملة الاسميَّة " تركيب يبدأ باسم يُعرف نحويًا بالمبتدأ، يخبر عنه بكلمة أو أكثر تُعرف بالخبر الذي يتمُ به الكلام ويكتمل به المعنى " (٤٧) فهي " تُعطي مفهوما مقصودًا لدى المُتحدِّث ليفهمه المستمع أو المستمعُون يريد به إخبارًا أو استخبارًا، صدرها اسم يكون محور الكلام وعلينا أن نفترض فيه المعلوميَّة لدى طرفي الحديث حيث يُبتدأ بما هو معلوم ليُبنى عليه ما هو مجهول " (٨٤). وتُفيد بأصل وضعها ثبوت شيء لشيء ليس غير بدون نظر إلى تجدد ولا استمرار..، و" قد تخرج الجُملة الاسميَّة عن الأصل وتفيد الاستمرار بحسب القرائن " (٤٩).

ويُقصد بالتَّغاير في الجملة الاسميَّة الاختلاف بين جملة اسميَّة وجملة اسميَّة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع مُختلفة

معها في التَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مخُتلفة معها في النَّوع متفقة معها في الدلالة.

وقد تجلَّى التَّغاير في الجملة الاسميَّة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في عشرة مواضع (°)، يمثلها قوله - ﷺ:

١- وعنه أن رَسُول الله - صلى الله عليه وسلم- قَالَ: «مِنَ الكَبَائِر شَتْمُ الرَّجُل وَالِدَيهِ!».

٢- وفي رواية: «إنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ
 وَالدَيْهِ!».

(رياض الصالحين ٣٣٨ ١٢٥).

حيث ورد التّغاير في الرّوايتين السّابقتين بين: جُملة اسميَّة:" من الكبائر شتم الرجل والديه" وجملة اسميَّة منسوخة: "إنَّ من الكبائر أن يلعن الرجل والديه"، وقد وردت الجُملة الاسميَة مُكوَّنة من (خبر مقدم: شبه جملة:" من الكبائر"، ومبتدأ مؤخر: تركيب إضافي: " شتم الرجل والديه")، أمَّا الجملة الاسميَة المنسوخة فقد وردت مكونة من: (حرف ناسخ يفيد التوكيد: "إنَّ"، متلو بخبر مقدم للحرف النّاسخ: شبه جملة: "من أكبر الكبائر"، ثم اسم الحرف الناسخ مؤخر: " المصدر المؤول: أن يلعن..."). والجملة الاسميَّة تحمل دلالة الثبوت والاستقرار على أنَ شتم الرجل والديه من الكبائر، أما الجملة الاسمية المنسوخة فقد على أن لعن الرجل والديه من الكبائر، وهكذا بدا التّغاير في الجملة الاسمية من خلال الاختلاف في النَّوع والتركيب بين الجملة الاسمية والجملة الاسمية والمنسوخة.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجملة الاسميَّة المتصلة أجزاؤه الواردة في روايات رياض الصالحين تتوع صور الجملة الاسميَّة بين:

- تغاير بين جملة اسميَّة وجملة اسميَّة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع، وظهر ذلك في مثل قوله- هي السيدة عائشة رضي الله عنها عندما سألته هل ينظر الرجال والنساء بعضهما إلى بعض يوم القيامة وهم حُفاة عُراة؟:
  - (يَا عائِشَةُ، الأملُ أَشَدُ مِنْ أَنْ يُهمَّهُمْ ذَلِكَ».

٢- وفي رواية: «الأَمْرُ أَهْمُ مِنْ أَنْ يَنْظُرَ بَعضْهُمْ إلَى بَعضٍ». (رياض الصالحين ٤١١).

- تغایر بین جملة اسمیة وجملة أخرى مُختلفة معها في
   اللّوع، وقد تنوّعت بین:
- تغاير بين جملة اسميَّة وجملة اسميَّة منسوخة، كما في الشاهد الأوَّل.

<sup>°)</sup>ينظر: رياض الصالحين، النووي، (۱۰۰|۲۸) ، (۱۰۰|۲۸-۲۹) (موضعان)، (۱۲۲|۲۰۷) ، (۱۲۲|۲۰۷) ، (۱۲۲|۲۱۷) ، (۱۲۱|۲۰۱) ، (۱۲۱|۲۰۱) ، (۱۲۱|۲۰۱) ، (۱۲۹|۲۰۱) ، (۱۲۹|۲۰۹) ، (۱۲۹|۲۰۹) ، (۱۷۹|۲۰۹)

٥٤) شرح المفصل، ابن يعيش، (١|٢٠).

٢٤) شرح كتاب الحدود في النحو، الفاكهي، ص٩١.

١) البنية النحوية لشعر عروة بن الورد، د. عبد الله، ص ١٤.

٢) الجملة العربية، د. بركات، ص٣٣.

٣) جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، الهاشمي، ص٧٣.

- تغاير بين جملة اسميَّة وجملة أمريَّة، وظهر ذلك في قول الرَّسول - ﷺ- لسيدنا عبد الله بن عمرو بن العاص- رضي الله عنه-:

1- «فَصِمُمْ يَومًا وَأَفْطِرْ يَومًا **فَذَلِكَ صِيَامُ دَاوُد ـصلَّى الله عليه** وسلَّم-». (رياض الصالحين ١٥٠ [٦٨]).

٢-وفي رواية: «... مُمُ صِيامَ نَبِيَ الله دَاؤِد وَلاَ تَزد عَلَيهِ».
 (رياض الصالحين ١٥٠ [٦٩]).

### المطلب الثاني: التَّغاير في الجملة الاسميَّة المنسوخة

الجُملة الاسميّة المنسوخة هي تلك الجُملة الاسميّة بركنيها المسبوقة ببعض الحروف التي تنسخ الحُكم الإعرابي للمبتدأ بها، حيث يتغيّر من حالة الرَّفع إلى حالة النَّصب، وهذه الحروف هي (إنَّ وأخواتها). وقد أشار سيبويه إلى أنَّ (أنَّ) توكيد لقوله: زيد منطلق، وإذا خُففت فهي كذلك تؤكّد ما يتكلَّم به وليثبت الكلام"(٥١)، فـ"هي جُملة اسميَّة وُسِّعت بإدخال إنَّ "(٥١).

ويُقصد بالتَّغاير في الجملة الاسميَّة المنسوخة الاختلاف بين جملة اسميَّة منسوخة وجملة اسميَّة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع مُختلفة معها في النَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في النَّوع متفقة معها في الدلالة.

وقد تجلَّى التَّغاير في الجملة الاسميَّة المنسوخة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في ثمانية مواضع (٣٠)، يمثلها قول الرسول - ﷺ:

. ١- «إِنَّ أَبِرَ الْبِرَ صِلَةُ الرَّجُلِ أَهْلَ وُدِ أَبِيهِ».

٢- وفي رواية... «إنَّ مِنْ أَبَرَ البر أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ أَهْلَ وُدِّ أَبِي البَرِ أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ بَعْدَ أَنْ يُولِّيَ». (رياض الصالحين ٣٤٢ | ٢٢٦).

حيث ورد التّغاير في الرّوايتين السّابقتين بين: جُملة اسميّة منسوخة: "إنَّ أبر البر صلة الرجل أهل ود أبيه" وجملة اسميّة منسوخة-أيضا-: "إنَّ من أبر البر أن يصل الرجل..."، والجُملة الاسميّة المنسوخة (إن أبر البر صلة الرجل...) وردت مُكوَّنة من (حرف ناسخ يفيد التوكيد: "إنَّ"، متلو باسم للحرف النّاسخ: التركيب الإضافي: "أبر البر"، ثم خبر الحرف الناسخ: " التركيب الإضافي: صلة الرجل")، أمَّا الجملة الاسميّة المنسوخة (إن من أبر البر...) فقد وردت مكونة من: (حرف ناسخ يفيد التوكيد: "إنَّ"، متلو باسم للحرف النّاسخ مسبوق بمن الزائدة: "شبه الجملة: من أبر البر"، ثم خبر الحرف الناسخ: " المصدر المؤول: أن يصل..."). والجملتان تحملان الدلالة نفسها وهي لفت الذهن وجذب الانتباه إلى أهمية أن يصل الإنسان أقارب أبيه

وأصدقاءه وأحباءه لما لها من الثواب العظيم، ومن ثمَّ فقد بدا التَّغاير في الجملة الاسمية المنسوخة من خلال الاختلاف في التركيب بين الجُملتين الاسميتين المنسوختين. ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجملة الاسميَّة

ويُلحظ على مواضع النَّغاير في الجملة الاسميَّة المنسوخة المتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور الجملة الاسميَّة المنسوخة بين:

- تغاير بين جملة اسميّة منسوخة وجملة اسميّة منسوخة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع والدلالة مختلفة معها في التَّركيب، كما في الشاهد السّابق.
- تغاير بين جملة اسميّة منسوخة وجملة أخرى مُختلفة معها في النّوع، وقد تنوّعت بين:

١- «لا تُسمُوا العِنَبَ الكَرْمَ، فَإِنَّ الكَرْمَ المُسلِمُ».

لا وفي رواية: «يَقُولُونَ الكَرْمُ، إِنَّمَا الكَرْمُ قَلْبُ المُؤْمِنِ».
 (رياض الصالحين ١٧٤٠ (١٧٤٠).

تغاير بين جملة اسميَّة منسوخة وجملة فعليَّة مؤكدة بـ "قد"، وقد تمثَّل ذلك في قول الرَّسول- ﷺ على لسان ربَّ العزَّة سبحانه وتعالى عندما يسأل ملائكته عن القوم الذين يذكرونه:

١- «.. فيقولُ: فَأَشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُمٍ».

٢- وفي رواية لمسلم.. «فيقول: قَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ، وَأَعْطَيْتُهُمْ
 مَا سَأَلُوا،». (رياض الصالحين ٤٤٧ | ٣٩٩).

-تغاير بين جملة اسميَّة منسوخة وجملة شرطيَّة، وتجلَّى ذلك في قوله - عد:

١- «لاَ تَلْبَسُوا الْحَرِيرَ؛ فَإِنَّ مَنْ لَبِسنَهُ في الدُّنْيَا لَمْ يَلْبَسْهُ في الدُّنْيَا لَمْ يَلْبَسْهُ في الاَجْرَةِ». (رياض الصالحين ١٠٣/٣٥٣).

٢ ـوعن أنس..«مَنْ لَبِسَ الحَريرَ فَى الدُّنْيَا لَمْ يَلْبَسْهُ فَى الدَّنْيَا لَمْ يَلْبَسْهُ فَى الاَّخِرَةِ».(رياض الصالحين ٨٠٥ /٥٣).

## المطلب الثالث: التَّغاير في الجملة الفعليَّة

الجُملة الفعليَّة هي ذلك التَّركيب الذي يتكون- في أبسط أنماطه- من فعل مُسند إلى فاعل، أو من فعل مُسند إلى فاعل ومفعول به حسب تعدِّي الفعل ولُزومه. فهي" جُملة فاعل ومفعول به حسب تعدِّي الفعل ولُزومه. فهي" جُملة حدثيَّة في المقام الأوَّل، بحيث يُمكن القول بأنَّ الرُّكن المُبتدأ به في الجُملة الفعليَّة وهو الفعل هو محور الحديث ومركزه، فهو المعلوم لدى كل من المُتحدِّث والمُستمع ثُمَّ يُخبر عنه بالفاعل أو ما ينوب عنه "(٤٥). "وهي موضوعة لإفادة النَّجدُّد والحُدوث في زمن مُعيَّن مع الاختصار "(٥٥).

الجملة العربية، د. بركات، ص١٦١.
 ٢)جواهر البلاغة، الهاشمي، ص٧١.

١) الكتاب، سيبويه، (٢٣٣/٤).

٢) في التحليل اللغوي منهج وصفى تحليلي، د. عمايرة، ص٢١٧. <sup>٣٥</sup>ينظر: رياض الصالحين، النووي، (١٥٠|٨٦-٦٩)، (١٦٦|٥٧)، (١٠٩|٢٧٣)
 ٢١٧٩)، (١٩٤٢)، (١٤٣١)، (٣٤٨|٣٥٠-١٠٥|٢٥٣).
 ٢٠٤١/١٥٠ (١٥٤٢)، (١٤٤٤)، (١٤٤٧)، (١٧٤٠).

ويُقصد بالتَّغاير في الجملة الفعليَّة الاختلاف بين جملة فعليَّة وجملة فعليَّة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع مُختلفة معها في النَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في النَّوع متَّفقة معها في الدّلالة.

وقد اتَّضح التَّغاير في الجُملة الفعليَّة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في ثمانية وثلاثين موضعًا (٢٥١)، يُمثلها قول الرَّسول- ﷺ للسيدة فاطمة بنت قيس- رضي الله عنهاعندما أخبرته بأنَّ أبا الجهم ومعاوية خطباها:

١- «أمًا مُعَاوِيَةُ، فَصُعْلُوكٌ لا مَالَ لَهُ، وأمًا أَبُو الجَهْمِ، فَلاَ يَضعَ الْعَصنا عَنْ عَاتِقِهِ».

٢- وفي رواية لمسلم: «وَأَمَّا أَبُو الجَهْمِ فَضَرَّابٌ لِلنِساءِ».
 (رياض الصالحين ١٥٣٣ | ٤٢٧).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين جملتين مختلفتين في النَّوع متفقتين في الدلالة، إحداهما: جملة فعلية منفية واقعة في جواب الشرط:" لا يضع العصاعن عاتقه" والأخرى: جملة اسميَّة محذوفة المبتدأ واقعة أيضا- في جواب شرط آخر: "ضرَّاب للنِساء"، والتقدير: "فهو ضرَّاب"، والجملتان تدلان على كثرة أسفار أبي الجهم وكذا كثرة تأديبه لأهله، فهو سيء السيرة مع النساء، وهكذا بدا التَّغاير في الجملة الفعلية من خلال الاختلاف في النَّوع بين الجملة الفعلية والجملة.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجملة الفعليَّة المتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور الجملة الفعليَّة بين:

- تغاير بين جملة فعليّة وجملة فعليّة مثلها مُتَّفقة معها في النّوع مختلفة في الذّلالة، وقد تنوَّعت بين:
- تغاير بين جملة فعليَّة مثبتة وجملة فعليَّة منفية، وتجلَّى ذلك في قول الرَّسول- الله عنه الله عنه الله عنه الم
- ٢- وفي رواية: «فَلَمْ يَحُطْهَا بِنُصْحِهِ لَمْ يَجِدْ رَائِحَةَ الجَنَّة».
   (رياض الصالحين ١١٢|١٥).
- تغاير بين جملة فعليّة وجملتين فعليّتين منفيتين، وأتى ذلك في قول النّبي- #-:
- ١- «مَرَّ رَجُلٌ بِغُصْنِ شَجَرَةٍ عَلَى ظَهرٍ طَرِيقٍ، فَقَالَ: وَاللهِ لأَنْجِينَ هَذَا عَنِ المُسْلِمِينَ لا يُؤذِيهِمْ، فَأَدْخَلَ الجَنَّةَ».

٢-وفي رواية لهما: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشي بِطَريقٍ وَجَدَ غُصْنَ شَوكٍ عَلَى الطريقِ فأخَرَه فَشَكَرَ اللهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ». (رياض الصالحين ٢٧ ١ | ٦٠).

تغاير بين جملة فعليّة وجملة أخرى مُختلفة معها في النّوع متفقة معها في الدلالة، وقد تنوّعت بين:

- تغاير بين جملة فعليَّة وجملة اسميَّة، كما في الشَّاهد الأوَّل. - تغاير بين جملة فعليَّة وجملة اسميَّة منسوخة، ويمثلها قوله - اللهِ على الذي كان منزله بعيدا عن المسجد:

١- «... فَقَالَ رَسُول الله - صلى الله عليه وسلم: «قَدْ جَمَعَ الله لَكَ ذَلكَ كُلَّهُ».

٢- وفي رواية: «إ<u>نَّ لَكَ مَا احْتَمَنبْتَ</u>». (رياض الصالحين ١٣٧) ١٣٧).

-تغاير بين جملة فعليَّة وجملة فعليَّة محوَّلة، وقد تمثَّل ذلك في قول الرَّسول- ﷺ-عندما فزع الناس من سرعته بسبب خروجه مسرعا بعد صلاة العصر:

١- «أَكَرِتُ شَيئًا مِنْ تِبِرِ عِندَنَا فَكَرِهتُ أَنْ يَحْبِسَنِي فَأَمَرتُ بِقِسْمُتِهِ».

٢-وفي رواية لَهُ: «كُنتُ خُلُفتُ في البَيْتِ تِبرًا مِنَ الصَّدَقةِ
 فكر هث أَنْ أُبْيَتَهُ». (رياض الصالحين ٨٨] ٥٠).

- تغاير بين جمل فعلية وجملة أمريّة، وتجلّى ذلك في قول السيدة عائشة-رضى الله عنها-:

١- وَرُبَّمَا ذَبَحَ الشَّاةَ، ثُمَّ يَقَطِّعُهَا أَعْضَاء، ثُمَّ يَبْعِثُهَا في
 صَدَائِق خَديجَة.

٢- وفي رواية: كَانَ إِذَا ذبح الشاة، يقولُ: «أَرْسِلُوا بِهَا إِلَى أَصْدِقَاعِ خَديجَةً». (رياض الصالحين ٢٤١/٣٤٤).

ا- «لا يَنْظُرُ اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ إِلَى مَنْ جَرَّ إِزَارَه بَطَرًا».
 (رياض الصالحين ١٥٠١٧٩١).

٢-وعن أبي سعيد الخدري... «فما كَانَ أَسْفَلَ مِنَ الكَعْبَيْنِ فَهُوَ في النَّارِ، وَمَنْ جَرَّ إِزَارَهُ بَطَرًا لَمْ يَنْظُر اللهُ إلَيْهِ» (رياض الصالحين ١٩٥/ ٢٥٢).

المطلب الرابع: التّغاير في الجُملة الفعليّة المُحوّلة

الجُمَّلة الفعليَّة المُحوَّلة تركيب يبدأ بفعل يُعرف بالفعل النَّاسخ حيث يُوثِّر في الحُكم الإعرابي للخبر (٥٧) فينسخ الخبر (٥٨)، ولا بُدَّ من ذكر مُخبر عنه ومُخبر به أي

۱) همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، السيوطي، (۱|۱۱).  $\Upsilon$ ) حاشية الخُضري على شرح ابن عقيل، الخضري،  $(|\Lambda|)$ .

 $<sup>^{10}</sup>$ ینظر: ریاض الصالحین، النووي،  $(3|\cdot1)$ ،  $(\cdot7|\Gamma1)$ ،  $(\circ7|13)$ ،  $(\wedge |\cdot1)$   $(\wedge |\cdot$ 

مبتدأ وخبر فهي جُملة فعليَّة مُحوَّلة (٥٩) يكون المبتدأ بها مرفوعا، أمَّا الخبر فيكون منصوبًا.

ويُقصد بالتَّغاير في الجملة الفعليَّة المُحوَّلة الاختلاف بين جملة فعليَّة مُحوَّلة وجملة فعليَّة محولة مثلها مُتَّققة معها في النَّر كيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في النَّرع متَّققة معها في الدّلالة.

وقد اتَّضح التَّغاير في الجُملة الفعليَّة المُحوَّلة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في ثمانية مواضع (٢٠)، يُمثلها قول الرَّسول- ﷺ:

 ١- «مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا إلاَّ كَانَ مَا أَكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةً...».

لَهُ وَفِي رواية لَهُ: ﴿ فَلاَ يَغْرِسُ الْمُسْلِمُ غَرْسًا فَيَأْكُلَ مِنْهُ إِنْسَانٌ وَلاَ دَابَةٌ وَلاَ طَيْرٌ إلاَ كَانَ لَهُ صَدَقة إلَى يَومِ القِيَامةِ».
 (رياض الصالحين ١٣٥ | ٦٤).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين جملتين مختلفتين في النَّوع متفقتين في الدلالة، إحداهما: جملة فعلية محوَّلة مُصدَّرة بـ(ما) العاملة عمل ليس: "ما من مسلم يغرس غرسا"، والأخرى: جملة فعليَّة منفيَّة مُصدَّرة بـ(لا النَّافية): "لا يغرس المسلم غرسا"، والجملتان تحملان دلالة الحض على الغرس كما تدلان على عظم ثواب من يغرس غرسا، وهكذا بدا التَّغاير في الجملة الفعلية المحولة من خلال الاختلاف في النَّوع والتَّركيب بين الجُملة الفعليَة المحولة المحولة

و الجملة الفعلية المنفية.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجملة الفعليَّة المحوَّلة المتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور الجملة الفعليَّة المحولة بين:

- تغاير بين جملة فعليّة محوّلة وجملة فعليّة محولة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع مُختلفة معها في الدّلالة، وتمثل ذلك في قول سهل بن سعد- رضى الله عنه-:
  - ١ ـ قال: كَانَتْ فِينَا امْرَأَةً.
- ٢- وفي رواية: كَانَتْ لَنَا عَجُورٌ تَأْخُذُ مِنْ أَصُولِ السِّلْقِ..
   (رياض الصالحين ٢٦٧/٨٦٣).

في النُّوع، وقد تنوَّعت بين: - تغاير بين جملة فعليَّة، كما في الشاهد الأول. الأول.

تغاير بين جملة فعليّة محوّلة وجملة أخرى مُختلفة معها

- تغاير بين جملة فعليَّة محولة منفيَّة وجملة فعليَّة، وبدا ذلك في قول سيدنا أسامة بن زيد-رضي الله عنه- عندما طعن رجلا من الحرقة من جُهينة برمحه فقتله:

١- فما زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ حَتَّى تَمَتَّيْتُ أَنِي لَمْ أَكُنْ أَسْلَمْتُ قَبْلَ
 ذلك اليَوْم.

٢-وفي رواية: ...فما زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّي أَسْلَمْتُ
 يَوْمَئَذِ. (رياض الصالحين ٣٩٣) ١٤١).

- تغاير بين جملة فعليَّة محولة وجملة اسميَّة، وظهرت في قوله - عليه:

١- «إِنَّ بالمدِينَةِ لَرِجَالًا ما سِرْتُمْ مَسِيرًا، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِيًا، إلاَّ كَانُوا مَعَكُمْ حَبَسَهُمُ الْمَرَضُ».

٢-ورواهُ البخاريُ..: «إِنَّ أَقُوامًا خَلْفَنَا بِالْمَدِينَةِ مَا سَلَكْنَا شِعْبًا وَلاَ وَاللهِ مَعَنَا؛ حَبَسَهُمُ الغُذْرُ». (رياض الصالحين ٤ [٠٠].

### المطلب الخامس: التَّغاير في الجُملة الطَّلبيَّة

الجُملة الطَّلبيَّة هي التي " يراد بها طلب حصول الشيء أو عدم حصوله، ويتأخر تحقق وقوع معناها عن وجود لفظها. وتشمل الأمر، والنَّهي، والدُّعاء، والاستفهام، والتَّمني "مثل: ليت" والعَرض، والتَّحضيض ..." (11).

ويُقصد بالتَّغاير في الجُملة الطَّبيَّة الاختلاف بين جملة طلبيَّة وجملة طلبيَّة مثلها مُثَّققة معها في النَّوع مُختلفة معها في النَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في اللَّوع مثَّققة معها في الدّلالة. وقد اتَّضح التَّغاير في الجُملة الطلبيَّة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في جملة الاستفهام (٦٢)، وجملة الأمر (٦٣)، وجملة النَّميّ (٢٤)، وجملة النَّميّ (٢٤)، وقد بدا النَّغاير فيها في ثمانية وعشرين موضعا (٢٠)، يُمثلها قوله- ﷺ:

<sup>3</sup>) ينظر في تعريف جملة النهي: النحو الوافي، حسن، (77/2)، الأساليب الإنشائية، هارون، 0.1، البنية النحوية لشعر عروة بن الورد، د. عبد الله، 0.171.

ينظر في تعريف جملة الدُّعاء: المقتضب، المبرد، (١٣٠/٢)،
 الأساليب الإنشائية، هارون، ص ١٦.

تنظر في تعريف جملة النَّمني: أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك،
 ابن هشام، (٣٢٨/١)، الجنى الداني، المرادي، ص٤٩٤، شرح الأزهري، ص ٢٧.

الأزهرية الأزهري أص ٧٧. ۱۷ ينظر: رياض الصالحين، النووي، (٤٤ | ٣٦)، (١٣٦ | ٤٤. ١٩٠١ | ٢٠٩ )، (١٠٥ | ١٨٦ - ٢٩)، (١٣٠ | ١١١)، (١٣٠٨ )، (١٢٧ - ١١٧ )، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٣ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٧ | ١٢٠)، (١٢٠ | ١٧٠)،

٣) الجملة العربية، د. بركات، ص ٣٣٥.

 $<sup>^{1}</sup>$ ینظر: ریاض الصالحین، النووی، ( $^{1}$ | ۱۰) (موضعان)، ( $^{1}$ | ۱۳۵) ، ( $^{1}$ | ۱۳۲) ، ( $^{1}$ | ۱۳۲) (موضعان)، ( $^{1}$ | ۱۳۲) ، ( $^{1}$ | ۱۳٤۲) ، ( $^{1}$ | ۱۳٤۲) .

١) النحو الوافي، حسن، (٣٧٤/١).

٢) ينظر في تعريف جُملة الاستفهام: شرح المفصل، ابن يعيش، (١٥٠١)، ارتشاف الضَّرب، أبو حيان الأندلسي، (١٩٦/٢).

٣) ينظر في تعريف جملة الأمر: شرح المفصل، أبن يعيش، (٥٨/٧)، شرح الكافية في النحو، الأستراباذي، (٢/ ٢٦٧)، البنية النحوية لشعر عروة بن الورد، د. عبد الله، ص١٧٢.

- ١- «اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ، أَذْهِبِ البَأْسَ، اشْفِ أَنْتَ الشَّافِي...».
   (رياض الصالحين ٢٠٥ | ٢٧٥).
- Yُـوعن أنس... «اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ، مُذْهِبَ البَأسِ، اشْفِ أَنْتَ الشَّافِي...». (رياض الصالحين ٩٠٣).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين جملة دعاء مُصدَّرة بفعل أمر يحمل دلالة الدعاء بالخير في الزَّمن المستقبل: (أذهب البأس)، وجملة نداء مكونة من (منادَى محذوف حرف النداء: ربّ النَّاس)، وقد حذف حرف النّداء للدّلالة على قُرب المنادَى " الله سبحانه وتعالى- من المنادِي "من أصابه المرض"، ومن ثمَّ فقد بدا التَّغاير في جملة الدُّعاء من خلال الاختلاف في النَّوع والتركيب بين جملة الدُّعاء وجملة النِّداء محذوفة حرف النَّواء.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجُملة الطلبيَّة المتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور الجُملة الطَّلبيَّة بين:

- تغاير بين جملة طلبيَّة وجملة طلبيَّة مثلها مُتَفقة معها في النَّوع مختلفة معها في التركيب أو الدلالة، وقد تنوع بين:
- تغاير بين جملة استفهام وجملة استفهام، ويُمثلها قول بعض الصَّحابة للنَّبي- على الصَّحابة اللَّبي-
  - الله، وَهَلْ يَشْنَتُمُ الرَّجُلُ وَالدِّيهِ
     الله، وَهَلْ يَشْنَتُمُ الرَّجُلُ وَالدَّيْهِ
- ٢- قِيلَ: يَا رَسُول الله، كَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالدَيهِ؟ (رياض الصالحين ٣٣٨ | ١٢٥).
- تغاير بين جملة أمر وجملة أمر، وورد ذلك في قوله الله عندما بعث إلى بني لحيان:
  - ١- «لِيَنْبَعِثُ مِنْ كُلّ رَجُلَيْن أحَدُهُمَا، وَالأَجْرُ بَيْنَهُمَا».
- ٢- وفي رواية لَهُ: «لِيَخْرُجَ مِنْ كُلّ رَجُلَيْن رَجُلٌ». (رياض الصالحين ١٣٠٩|٣٦٦).
- تغاير بين جملتين أمريتين وجملتين أمريتين، ويمثل ذلك قول النَّبي- ﷺ-لعبد الرحمن بن سمرة-رضي الله عنه- عندما نصحه إذا حلف على يمين:
- ١- «...فَأَتِ الَّذِي هُوَ خَيرٌ وَكَفَرْ عَنْ يَمِينِكَ». (رياض الصالحين ١٧١٥/٤٧٩).
- ٢- «... فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينِهِ، وَلْيَفْعَل الَّذِي هُوَ خَيْرٌ». (رياض الصالحين ١٦/١/١٧١).
- تغاير بين جملة نهي وجملة نهي، وبدا ذلك في قوله : الله عنهما -: من الله عنهما -:
  - ١- ﴿لاَ تُوكِي فَيُوكِي عَلَيْكِ ».

- ٢- وفي رواية: «...وَلا تُوعى فَيُوعى اللهُ عَلَيْكِ». (رياض الصالحين ٥٥١/٥٠٨).
- تغاير بين جملة نهي وجملة خبريَّة تحمل معنى النَّهي، وتجلَّى ذلك في قول النَّبي- ﷺ:
- ١- قَالَ: «لا تَنَاجَشُوا». (رياض الصالحين ١٥٨٠ [٤٤٤).
- ٢- أنَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم نَهى عن النَّجْش.
   (رياض الصالحين ١٥٨١ / ٤٤٤).
- تغاير بين جملة دُعاء وجملة دُعاء، وظهر ذلك في قوله-- تغاير بين طلحة-رضى الله عنه-:
- ١- فَقَالَ: ﴿أَعَرَّ سُنْتُمُ اللَّيلَةَ؟›› قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: ﴿اللَّهُمَّ بَارِكُ لَهُمَا››.
- ٢- فَقَالَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «بَارَكَ الله في لَيْئَتِكُمَا». (رياض الصالحين ٤٤ / ٣٧).
- تغاير بين جملة تمن وجملة خبريَّة تحمل معنى التَمني، ويُمثل ذلك في قول سيدنا عبد الله بن عمرو بن العاصررضي الله عنهما-بعدما شق عليه المحافظة على ما التزمه على نفسه عند رسول الله على :
- ١- فَكَانَ عَبدُ الله يقول بَعدَمَا كَبِرَ: يَا لَيتَنِي قَبلْتُ رُخْصَة رَسُول الله صلى الله عليه وسلم-.
- ٢- فَلَمًا كَبِرْتُ وَدِدْتُ أَنِي كُنْتُ قَبِلتُ رُخْصَةً نَبيَ الله صلى الله عليه وسلم-. (رياض الصالحين ٥٠ ١ [٦٩]).
- تغاير بين جملة طلبيّة وجملة أخرى مُختلفة معها في النّوع متفقة معها في الدلالة، وقد تنوّع بين:
- -تغاير بين جملة دعاء وجملة نداء محذوفة حرف النِّداء، كما في الشاهد الأول.
- -تغاير بين جملة أمر وجملة نهي، وقد ظهرت في قوله النّبي- #-:
  - 1 «مَنْ أَكَلَ ثُومًا أَوْ بَصِلًا فَلْيَعْتَزِلنا...».
- ٢- وفي رواية لمسلم: «...فَلا يَقْرَبَنَ مَسْجِدْنَا...». (رياض الصالحين ١٧٠٣).
- -تغاير بين جملة نهي وجملة أمر، وتجلّى ذلك في قول الرّسول- الله عنه الله عنه عندما استأذنه في العمرة:
  - 1 وَقَالَ: «لا تَنْسَنْا يَا أَخَى مِنْ دُعَائِكَ».
- ٢ وفي رواية: وَقَالَ: «أَشُركُنَا يَا أُخَيَّ في دُعَانِكَ». (رياض الصالحين ١٣٦ | ١٣٦).
- -تغاير بين جملة نهي وجملة فعليَّة منفيَّة، واتَّضح ذلك في قول الرسول- ﷺ-:
  - 1 «إِذَا أَطَالَ أَحَدُكُمُ الْغَيْبَةَ فَلاَ يَطْرُقَنَّ أَهْلَهُ لَيْلًا».

٢-وعن أنس - رضي الله عنه - قَالَ: كَانَ رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم - لا يَطْرُقُ أَهْلَهُ لَيْلًا،...». (رياض الصالحين ١٩٨٦).

١- «لا يَبِغ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضِ، وَلاَ يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَةِ
 أَخِيهِ إلا أَنْ يَأْذَنَ لَهُ». (رياض الصالحين ١٧٧٩ ٢٥٥).
 ٢- «.. قَلاَ يَحِلُّ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَبْتَاعَ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ وَلاَ يَخْطُبَ
 عَلَى خِطْبَةٍ أَخِيهِ حَتَّى يذرَ». (رياض الصالحين عَلَى بَيْع أَخِيهِ أَخِيهِ

- تغاير بين جملتي أمر متعاطفتين تحملان معنى الدُّعاء وجملة اسميَّة منسوخة تحمل معنى الدُّعاء، وظهر ذلك في قول الرسول- ﷺ- لسيدنا على- رضى الله عنه-:

١- «قُلْ: اللَّهُمَّ اهْدِني، وسندِّدْنِي».

٢-وفي رواية: «اللَّهمَ إنِّى أَسْأَلُكَ الهُدَى والسَّدَادَ». (رياض الصالحين ٤٧٣ - (١٤٠٥).

## المطلب السادس: التَّغاير في الجُملة غير الطَّلبيَّة

الجملة غير الطّلبيّة "هي التي يتحقق غالبًا- مدلولها بمجرد النّطق بها دون أن يكون طلبيًا. وتشمل جملة التّعجب عند من يرى أنها ليست خبرية- وجمُلة المدح أو الذم. وجملة القسّم نفسه، لا جملة جوابه، و (رُبَّ) لأنه حرف لإنشاء التكثير أو التقليل -، و(كم الخبرية)، وصيغ العقود التي يراد إيقاعها، وإقرارها، ...، كما يشمل الترّجي، مثل: (لعل) وأفعال الرجاء"(١٨).

ويُقصد بالتَّغاير في الجُملة غير الطَّلبيَّة الاختلاف بين جملة غير طلبيَّة وجملة غير طلبيَّة مثلها مُتَّفقة معها في النَّوع مُختلفة معها في التَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في النَّوع متَّفقة معها في الدلالة.

وقد اتَّضح التَّغاير في الجُملة غير الطَّلبية الواردة في روايات رياض الصَّالحين في جملة القَسم (٢٩) وجملة المدح والدَّم (٧٠)، وقد بدا التَّغاير فيها في ثلاثة مواضع (٧٠)، يُمثلها قوله- ﷺ:

رُّ وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ، وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ، وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ!». ٢- وفي رواية لمسلم: «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ لاَ يَامَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ». (رياض الصالحين ١١٧١٣٠٥).

٦٨) النحو الوافي، حسن، (١ ٢٧٤).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين جملة قسم مُصدَّرة بـ(حرف قسم: "الواو"، متلوة بمُقسم به:" لفظ الجلالة: الله"، ثُمَّ جملة فعليَّة منفيَّة تحمل دلالة جواب القسم "لا يؤمن")، وجملة قسم محذوفة حرف القسم والمقسم به (الجملة الفعليَّة المنفيَّة: لا يدخل الجنَّة)، والجملتان تحملان دلالة القسم غير الاستعطافي، و هكذا بدا التَّغاير من خلال الاختلاف في التركيب بين جملتي القسم.

كما بدا التغاير في الجملة غير الطلبية بين جملة ذم وجملة ذم، وتجلَّت في قول النَّبي - الله عنه عنه الل

- «شَرُّ الطَّعَام طَعَامُ الوَلِيمَةِ، يُمْنَعُهَا مَنْ يَأْتِيهَا، وَيُدْعَى إلَيْهَا مَنْ يَأْتِيهَا، ...».
 إلَيْهَا مَنْ يَأْبُاهَا،...».

٢- وفي رواية..:«بنس الطَّعَامُ طَعَامُ الوَلِيمَةِ يُدْعَى إلَيْهَا الأغْنِيَاءُ..».(رياض الصالحين ٢٦٦ /١٠٧).

### المطلب السَّابع: التَّغاير في الجُملة الشَّرطيَّة

الجُملة الشَّرطيَّة " تركيب يتكون من جُملتين تربطهما الأداة برباط الشَّرط فتجعل ثانيتهما مُتعلَّقة بالأولى،

فلا تقع إلا بوقوعها ولا يتحقَّق وجودها إلا بتحقُّق وجود الأولى"(٧٧)، و" يُؤتى بالجُملة الشَّرطيَّة لتقييد الجزاء بالشَّرط لاعتبارات تظهر في معاني أدواته، وذلك لأنَّ الغرض من الجُملة الشَّرطيَّة هو النِّسبة التي يتضمنها الجَزاء خبريَّة كانت أو إنشائيَة والشَّرط قيد لها"(٧٣).

ويُقصد بالتَّغاير في الجُملة الشَّرطيَّة الاختلاف بين جملة شرط وجملة شرط مثلها مُثَقَقة معها في النَّوع مُختلفة معها في النَّركيب أو الدلالة، وكذا الاختلاف بينها وبين جملة أخرى مختلفة معها في النَّوع متَّفقة معها في الدلالة.

وقد اتَّضح التَّغاير في الجُملة الشَّرطيَّة الواردة في روايات رياض الصَّالحين في اثني عشر موضعًا (٢٠)، يُمثلها قول النَّبي- ﷺ:

١- «... وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فَى عُنُقِهِ بَيْعَةٌ، مَاتَ مِيتَةً
 جَاهِلِيَّةٌ».

٢-وفي رواية لَهُ: «وَمَنْ مَاتَ وَهُوَ مُفَارِقٌ لِلجَمَاعَةِ، فَإِنَّهُ يَمُوتُ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً». (رياض الصالحين ١٦٦٤/٢١٤).

حيث ورد التَّغاير في الرّوايتين السَّابقتين بين جملة شرطيَّة مُصدَّرة بـاسم شرط جازم يحمل دلالة التَّعليق

٢) ينظر في تعريف جملة القسم: المقرب، ابن عصفور، (٢٠٤/١ - ٢٠٤/١)، الأصول في النحو، ابن السراج، (٤٣٤/١)، اللمع في العربية، ابن جني، ص ٢٥٥، شرح المفصل، ابن يعيش، (٩١/٩).
 ٣) ينظر في تعريف جملتي المدح والذم: الجمل في النحو، الزجاجي،

ص١٠٠٨، التعريفات، الجرجاني، ص٢٠٧. ٢٠)ينظر: رياض الصالحين، النووي، (١٩٦١ه)، (٢٦٦/٢١٦)، ١١٧/٣٠٥).

١) البنية النحوية لشعر عروة بن الورد، د. عبد الله، ص ١٩٣.

٢) زهر الربيع في المعاني والبيان والبديع، الحملاوي، ص٤٩.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٧</sup>)ينظر: رياض الصالحين، النووي، (١٦٤|٤٧) ، (١٤٤|١٠٠- هـ ١٢٤)، (١٣٩|١٠٠) ، (١٨٥|١٠٠) ، (١٨٥|١٠٠) ، (١٨٥|١٠٠) ، (١٨٥|١٠١) ، (١٨٥|١٠١) ، (١٨١|١٠١) ،

<sup>(</sup>۲۲۱ ۲۱۲ ۱۲۲۳) ، (۲۲۱ ۱۲۲۱) ، (۴۸۸ ۱۲۲۲) .

المُطلق العاقل: (مَنْ)، متلوَّ بجملة فعل الشرط المقترنة بجملة حالية "جملة فعلية محوَّلة" (مات وليس في عنقه بيعة)، ثم جملة جواب الشرط: (الجملة الفعلية المثبتة: مات ميتة جاهليَّة)، وجملة شرطيَّة مُصدَّرة باسم الشرط نفسه الذي يحمل الدَّلالة نفسها، متلوَّ بجملة فعل الشرط المقترنة بجملة حالية "جملة اسميَّة" (وهو مفارق للجماعة)، ثم جملة جواب الشرط: (الجملة الاسمية المنسوخة المسبوقة بالفاء الرَّابطة لجواب الشَّرط: فإنَّه يموت ميتة جاهليَّة)، وهكذا بدا التَّغاير في الجملة الشَرطيَّة من خلال الاختلاف في التركيب بين الجملتين الشَّرطيتين.

ويُلحظ على مواضع التَّغاير في الجملة الشَّرطيَّة المتصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصالحين تنوع صور الجملة الشَّرطيَّة بين:

- تغاير بين جملة شرطيّة وجملة شرطيّة مثلها مُتَّفقة معها
   في النّوع، وقد تنوعت بين:
- تغاير بين جملة شرطيّة وجملة شرطيّة، كما في الشّاهد السّابق.
- تغایر بین جملتین شرطیتین متعاطفتین وجملتین شرطیتین متعاطفتین، و تجلّی ذلك فی قول النّبی- ﷺ:
- ١- «مَنْ صَلَّى العِشَاءَ فِي جَمَاعَةِ، فَكَأَنَّمَا قَامَ نِصْفَ اللَّيْلِ،
   وَمَنْ صَلَّى الصَّبْحَ في جَمَاعَةِ، فَكَأَنَّمَا صَلَّى اللَّيْلَ كُلَّهُ».
- ٢- وفي رواية الترمذي...«مَنْ شَهدَ العِشَاءَ فِي جَمَاعَةِ كَانَ لَهُ قِيامُ نِصْفَ لَيلَةٍ، وَمَنْ صَلِّى العِشْاءَ وَالفَجْرَ فِي جَمَاعَةٍ،
   كَانَ لَهُ كَقَيَام لَيْلَةٍ». (رياض الصالحين ١٧١ ٢١١).
- تغاير بين جملة شرطيّة وجملة أخرى مُختلفة معها في النّوع، وقد تنوع بين:

-تغاير بين جملة شرطيّة وجملة اسميّة منسوخة، واتّضح ذلك في قوله - الله عنه -:

- ١- «إِذَا أَحَبَ اللهُ تَعَالَى العَبْدَ، نَادَى جِبْرِيلَ: إِنَّ الله تَعَالَى يُحِبُ فُلانًا، فَأَحْبِبْهُ... ».
- ٢- وفي رواية لمسلم: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
   «إنَّ الله تعالى إذا أحب عبدًا دَعَا جبريلَ، فقال: إنّى أُحِبُ
   فُلانًا فأحببه،...». (رياض الصالحين ١٨٩ ٢٨٧).
- -تغایر بین جملتین شرطیتین متعاطفتین وجملتین اسمیتین متعاطفتین، واتَّضح ذلك في قوله- ﷺ:
- ١- «... اللَّصَائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرحَ بِفطره، وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرحَ بِصَوْمِهِ».
   لَقِيَ رَبَّهُ فَرحَ بِصَوْمِهِ».
- ٢- وفي رواية: «.. للصّائِم فَرْحَتَانِ: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ، وَفَيْرَحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ، وَفَقْرُحَةٌ عِنْدَ الصالحين وَفَرْحَةٌ عِنْدَ الصالحين الصالحين
   ٣٤٢ | ١٢١٠ ).

الخاتمة

توصَّل البحث إلى عدد من النَّتائج والتوصيات، من أهمها:

- التَّغاير يدور معناه في الاختلاف والتَّحويل والتَّبديل،
   وتغيير صورة الشَّيء دون ذاته.
- ٢- التَّغاير بين التراكيب المتصلة أجزاؤها يقصد به الاختلاف بين تركيب (إفرادي أو إسنادي) وتركيب مثله مُتَّفق معه في النَّوع مُختلف معه في الدلالة، وكذا الاختلاف بين تركيب (إفرادي أو إسنادي) وتركيب مُختلف معه في النَّوع مُتَّفق معه في الدلالة.
- ٣- تعدد صور التغاير بين التراكيب (الإفراديَّة والإسناديَّة)
   المتصلة أجزاؤها المتفقة في النَّوع الواردة في روايات
   رياض الصالحين -وبخاصة التي لم يشر إليها النُّحاة-،
   ومنها:
- -تغاير بين تركيب إضافي وتركيب إضافي (المضاف إليه: تركيب بدلي).
- -تغاير بين تركيب وصفي (محذوف الصفة) وتركيب وصفي (غير محذوف الصفة).
  - -تغاير بين تركيب بدلي وتركيب بدلي.
  - تغایر بین ترکیب موصولی و ترکیب موصولی.
  - تغاير بين جملة فعليَّة محوَّلة وجملة فعليَّة محولة.
    - تغاير بين جملة استفهام وجملة استفهام.
  - تغاير بين جملة نهى وجملة خبريَّة تحمل معنى النَّهى.
    - تغاير بين جملة دُعاء وجملة دُعاء.
  - تغاير بين جملة تمنّ وجملة خبريّة تحمل معنى التَمنّي.
    - تغاير بين جملة قَسَم وجملة قَسَم.
      - تغاير بين جملة ذم وجملة ذم.
    - تغاير بين جملة شرطيَّة وجملة شرطيَّة.
- ٤-تنوع صور التغاير بين التراكيب (الإفراديَّة والإسناديَّة)
   المتصلة أجزاؤها المختلفة في النَّوع الواردة في روايات
   رياض الصالحين -وبخاصة التي لم يشر إليها النُّحاة -أيضا-
  - ، ومن أهمها:
  - تغایر بین ترکیب حرفی وترکیب توکیدی.
  - تغاير بين تركيب إضافي وتركيب وصفى.
  - تغاير بين تراكيب إضافية وجمل شرطية.
  - تغاير بين تركيب عطفي وتركيب تمييزي.
  - تغایر بین ترکیب بدلی (بدل محذوف) و ترکیب عطفی.
    - تغاير بين جملة اسميَّة وجملة اسميَّة منسوخة.
      - تغاير بين جملة اسميَّة وجملة أمريَّة.
- تغاير بين جملة اسميَّة منسوخة وجملة فعليَّة مؤكدة بـ "قد".
  - تغاير بين جمل فعلية وجملة أمريّة.
  - تغاير بين جملة فعليَّة وجملة شرط.
  - تغاير بين جملة فعليَّة محولة منفيَّة وجملة فعليَّة.
  - تغاير بين جملة دعاء وجملة نداء محذوفة حرف النِّداء.
    - تغاير بين جملة أمر وجملة نهي.
- تغاير بين جملتي نهي متعاطفتين وجملتين فعليتين منفيتين متعاطفتين.

- تغاير بين جملتي أمر متعاطفتين تحملان معنى الدُّعاء وجملة اسميَّة منسوخة تحمل معنى الدُّعاء.
- تغاير بين جماتين شرطيتين متعاطفتين وجماتين اسميتين متعاطفتين.
- ٥-إتيان التّغاير بين التّراكيب المتّصلة أجزاؤها الواردة في روايات رياض الصَّالحين لتحقيق عدد من الدلالات فُهمت من خلال تعدد الروايات، ومن هذه الدّلالات:
- انتهاء الغاية والاستعلاء، وهو ما ظهر في التَّغاير بين التركيبين الحرفيين.
- المبالغة في كثرة العدد، وفي كبر قدر الشيء، كما في التَّغاير بين التركيبين الوصفيين.
- السُّرور والبشرى، وبدا ذلك في التُّغاير بين التركيبين البدليين.
- لفت الذِّهن وجذب الانتباه، كما في التغاير بين الجملتين الاسميتين المنسوختين.
- الدعاء بالخير في المستقبل، كما في التغاير بين جملة الدُّعاء وجملة النَّداء.
- التّعليق المطلق للعاقل، وظهر ذلك في التّغاير بين جملتي الشَّرط

ويوصى الباحث بدراسة التَّغاير يبن التَّراكيب الإفرادية المتصلة أجزاؤها، وكذا بدراسة التّغاير يبن التّراكيب الإسناديَّة المتصلة أجزاؤها في القرآن الكريم وفي غيره من النصوص النثرية الأخرى.

#### فهرس المصادر والمراجع

أولا: النَّص الذي تقوم عليه الدِّراسة

- رياض الصالحين، النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف، تحقيق. د. ماهر ياسين الفحل، ط: ١، بيروت، دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٧م.
  - ثانيًا: المصادر والمراجع
- ارتشاف الضرب من لسان العرب، أبو حيان الأندلسي، أبو حيان، تحقيق: د. رجب عثمان محمد، ط: ١، القاهرة، مكتبة الخانجي، ٩٩٨ م.
- الأساليب الإنشائية في النحو العربي، هارون، عبد السلام، ط: ٣، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٩٨١م.
- الأصول في النحو، ابن السراج، أبو بكر محمد بن سهل، تحقيق: عبد الحسين الفتلى، ط: ٣، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٦م.
- الأعلام، الزركلي، خير الدين، ط:٧، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٦م.
- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، ابن هشام، أبو محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف، تحقيق. محمد محيي الدين عبد الحميد، ط:٥، بيروت، دار الفكر،١٩٦٧م.
- البسيط في شرح جمل الزجاجي، الأشبيلي، عبد الله بن أحمد، تحقيق. د. عياد الثبيتي، بيروت، دار الغرب الإسلامي،

- البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، الميداني، عبد الرحمن حسن، ط: ١، دمشق، دار القلم، ١٤١٦هـ.
- البنية النحوية لشعر عروة بن الورد، عبد الله: د. مصطفى إبراهيم على، ط: ١، المنصورة، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٨٩م.
- النَّبصرة والتذكرة، الصيمري، أبو محمد عبد الله بن علي بن إسحاق، تحقيق. د. فتحى أحمد مصطفى على الدين، (د. ط)، مكة المكرمة، مطبوعات جامعة أم القرى، ١٩٨١م.
- التّنوير شرح الجامع الصّغير، الصنعاني، محمد بن إسماعيل بن صلاح، تحقيق: د. محمد إسحاق محمد إبراهيم، ط: ١، الرياض، مكتبة دار السلام، ٢٠١١م.
- تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، المباركفوري، محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم، (د. ط)، بيروت، دار الكتب العلمية، (د. ت).
- الجُمل في النحو، الزجاجي، أبو القاسم عبد الرَّحمن بن إسحاق، تحقيق: د. على توفيق الحمد، ط: ٢، بيروت، مؤسَّسة الرّسالة، ١٩٨٥م.
- \_ الجملة العربية، بركات، د. إبراهيم، (د. ط)، القاهرة، مكتبة الخانجي، ٩٨٢ م.
- الجنى الداني في حروف المعاني، المرادي، الحسن بن قاسم، تحقیق. فخر الدین قباوة وآخر، (د. ط)، بیروت، دار الكتب العلمية، ١٩٨٢م.
- جواهر البلاغة في المعانى والبيان والبديع، الهاشمي، أحمد بن إبراهيم، (د. ط)، القاهرة، مطبعة حجازي، ٤٥٩١م.
- حاشية الخضري على ابن عقيل، الخضري، محمد الخضري، (د. ط)، بيروت، دار الفكر، ١٩٧٨م.
- الخصائص، ابن جني، أبو الفتح عثمان، تحقيق. محمد النجار، ط: ٤، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٩م.
- دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين، الصديقي الشافعي، محمد على بن محمد بن علان، اعتنى بها: خليل مأمون شيحا، ط: ٤، بيروت، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٤م.
- زهر الربيع في المعاني والبيان والبديع، الحملاوي، أحمد، ط: ٤، القاهرة، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ٩٥٠م.
- شرح الأزهرية في علم العربية، الأزهري، خالد بن عبد الله، ط: ١، القاهرة، المطبعة الخيرية، ١٣٢٢ه.
- شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، الأشموني، نور الدين أبو الحسن على، (د. ط)، القاهرة، مطبعة عيسى الحلبي، (د.ت).
- شرح ألفيَّة ابن مالك، ابن الناظم، أبو عبد الله بدر الدِّين محمد، تصحيح محمد بن سليم اللبابيدي، (د. ط)، بيروت، منشورات ناصر خسرو، ١٣١٢هـ.

- شرح التصريح على التوضيح، الأز هري، خالد بن عبد الله، (د. ط)، القاهرة، دار إحياء الكتب العربية، (د.ت).
- شرح الكافية في النحو، الأستراباذي، رضي الدين محمد بن الحسن، ط: ٣، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٩٨٢م.
- شرح كتاب الحدود في النحو، الفاكهي، عبد الله بن أحمد، تحقيق. د. المتولي رمضان أحمد الدميري، ط: ٢، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٩٩٣م.
- شرح المفصل، ابن يعيش، موفق الدين يعيش بن علي، (د. ط)، القاهرة، مكتبة المتنبى، (د.ت).
- فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، (د. ط)، بيروت، دار المعرفة، ١٣٧٩ه.
- في التحليل اللغوي منهج وصفي تحليلي، عمايرة. خليل، ط: ١ الأردن، مكتبة المنار، ١٩٨٧م.
- القاموس المحيط، الفيروزبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧ موما بعدها.
- الكتاب، سيبويه، أبو بشر عمرو بن قنبر، تحقيق: عبد السلام هارون، ط: ١، بيروت، دار الجيل، (د.ت).
- كتاب التعريفات، الجرجاني، الشريف علي بن محمد، (د. ط)، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٩٨٣م.
- لسان العرب ابن منظور، جمال الدين أبو الفضل محمد، ضبط: خالد رشيد القاضي، ط: ١، الرياض، دار الأخيار، ٦٠٠٦م.
- اللمع في العربية، ابن جني، أبو الفتح عثمان، تحقيق. د. حسين محمد شرف، ط: ١، القاهرة، عالم الكتب، ١٩٧٩م. مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، المباركفوري، أبو الحسن عبيد الله بن محمد عبد السلام، ط: ٣، الهند، إدارة البحوث العلمية والدعوة والإفتاء، الجامعة السلفية، ١٩٨٤م. المصباح المنير، الفيومي، أحمد بن محمد بن علي، تحقيق. يوسف الشيخ محمد، (د. ط)، بيروت، المكتبة العصرية، (د. ت).
- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ط:٤، القاهرة، مكتبة الشروق، ٢٠٠٨م.
- المفردات في غريب القرآن، الأصفهاني، أبو القاسم بن محمد، تحقيق. محمد خليل عيتاني، ط: ١، بيروت، دار المعرفة، ١٩٩٨م.
- المفصل في علم العربية، الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود، (د. ط)، بيروت، دار الجيل، (د.ت).
- المقتصد في شرح الإيضاح، الجرجاني، عبد القاهر، تحقيق. د. كاظم بحر المرجان، (د. ط)، العراق، دار الرشيد للنشر، ١٩٨٢م.
- المقتضب، المبرد: محمد بن يزيد، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، (د. ط)، القاهرة، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ١٩٩٤م.

- المقرب، ابن عصفور، علي بن مؤمن، تحقيق. أحمد عبد الستار الجواري وآخر، ط: ١، بغداد، مطبعة العاتي، ١٩٧١م.
- نتائج الفكر في النحو، السهيلي، أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله، تحقيق. د. محمد إبراهيم البنا، ط: ٢، دار الرياض، ١٩٨٤م.
- النحو الوافي، حسن، عباس، ط: ٣، القاهرة، دار المعارف، ١٩٧٥ وما بعدها.
- نيل الأوطار، الشوكاني، محمد بن علي، تحقيق: عصام الدين الصبابطي، ط: ١، مصر، دار الحديث، ١٩٩٣م.
- همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، تحقيق: عبد السلام هارون وآخر، (د. ط)، الكويت، دار البحوث العلمية، ١٩٧٥م.
- \_ وظيفة البنية في تحديد دلالة الكلمة، بركات، إبراهيم، المنصورة، دار عامر للطباعة والنشر، ١٩٨٨م. ثالثا: المجلات والدوريات
- التركيب الإفرادي في الجملة العربية من خلال سورة فاطر، بركات، إبراهيم، مجلة كلية الآداب، جامعة المنصورة، مصر، م (١)، ع (٨٤)، ٢٧ ٢٨م، ٤٣٤-٤٥٤.
- التَّغاير الترَّكيبي في أيات الجنَّة في القرآن الكريم- دراسة نحويَّة دلاليَّة-، عبد الخالق، محمد طه محمد، مجلة كلية اللغة العربيَّة، جامعة الأزهر، المنصورة، م (٣)، ع (٣٠)، ٨٢-٣٨.
- التَّغاير الترَّكيبي في قصة إبراهيم-عليه السَّلام- في القرآن الكريم- دراسة نحويَّة دلاليَّة-، الدّوسري، مسفر محماس الكبيري وآخر، مجلة العلوم الإنسانيَّة والإداريَّة، جامعة المجمعة، ع (۲۰)، ۲۰۲۰م، ۱۳۱-۱۷۱.
- مقال التركيب المصطلحي طبيعته النظرية وأنماطه التطبيقية، سماعنه، جواد حسني، المغرب، مجلة اللسان العربي، ع (٥٠)، ٢٠٠١م، ٢٣-٥١.

#### رابعا: الرسائل المخطوطة

- التَّغاير الترَّكيبي في آيات قصة موسى- عليه السَّلام- في القرآن الكريم-دراسة دلاليَّة نحوية -، أبو زيد، زينب هاشم، (ماجستير)، مصر، كليَّة الأداب، جامعة المنصورة، ٢٠٠٦م.
- قوت المغتذي على جامع الترمذي، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، ناصر بن محمد بن حامد الغريبي، (دكتوراة)، السعودية، كلية الدعوة وأصول الدين، جامعة أم القرى، ١٤٢٤هـ.

# المجلة الدّولية للغة العربية وآدابها International Journal for Arabic Language and Literature



مجلة علميّة \_ دوريّة \_ محكّمة \_ مصنّفة دولياً

William Shakespeare's play Othello: between text and cinematic presentation (Descriptive, analytical, comparative study according to the elements of the theatrical text).

#### Ruwaida Abdullah Aljazzar\*

\*Master of Arts in Dramatic Literature - King Abdulaziz University - Kingdom of Saudi Arabia.

مسرحية عطيل لوليام شكسبير: بين النص والعرض السينماني (دراسة وصفية تحليلية مقارنة وفق عناصر النص المسرحي).

#### أ. رويده بنت عبد الله الجزار\*

\*ماجستير الأداب في الأدب المسرحي - جامعة الملك عبد العزيز \_ المملكة العربية السعودية.

#### E-mail: ruwaida08@hotmail.com

#### **KEY WORDS**

Othello play, comparative studies, William Shakespeare, theater, cinema.

#### الكلمات المفتاحية

مسرحيّة عُطيل، الدر اسات المقارنة، وليم شكسبير، المسرح، السينما.

#### **ABSTRACT**

This research aimed, using the semantics of the elements of the dramatic script, to determine the strength of the effect of the script of the play Othello on other literary genres represented in the cinematic performance, and performance was produced without the script being affected by any change in its elements by comparing the performance with the original script of the play. The most important results that the researcher realized, based on the research questions related to the significance of the elements of the dramatic script and the structure of the script in the play Othello by William Shakespeare, were that all the elements which the researcher addressed had a clear and direct impact on proving the issue under research.

#### مستخلص البحث:

يُرام من هذا البحث باستخدام دلالات عناصر النص المسرحيّ، إثبات قوّة تأثير نص مسرحيّة عطيل على الأجناس الأدبيّة الأخرى المتمثّلة في العرض السينمائي، وأن هذا العرض أُخرج دون أن يَمسّ النص بأي تغيير في عناصره من خلال مقارنة العرض بالنص الأصلي للمسرحيّة. ومن أهم النتائج التي توصلّت إليها الباحثة بناءً على تساؤلات البحث المرتبطة بدلالة عناصر النص المسرحيّ وبنية النص في مسرحية عُطيل لوليم شكسبير، اتّضح أن لجميع العناصر التي تناولتها الباحثة تأثيرًا واضحًا ومباشرًا في إثبات القضيّة محل الدراسة.

#### المقدمة

الأدب لغة الحوار بين الشعوب، يصوّر ثقافتهم، وأيديولوجيّة كُتَّابهم. وهو المرآة التي تعكس هذه الصورة على اختلافهم. تلك اللغة في الأدب جعلت الشعوب تنفتح على بعضها؛ تبادلًا للثقافات، فساهمت في تطوّرهم، ونموّهم الفكري. ذلك جعل من الأدب مصطلحًا عالميًّا يتهافت لترجمته الكثير من الأدباء. وفي ظل ظهور الترجمات ظهر الأدب المقارن وهو عند (كلودبيشوا) في أبسط صوره: "وصف تحليلي، ومقارنة منهجيّة تفاضليّة، وتفسير مركب للظاهرة اللغوية الثقافيّة، من خلال التاريخ والنقد والفلسفة،

وذلك من أجل فهم أفضل للأدب، بوصفه وظيفة تميّز العقل البشري"(١).

من خلال ذلك يمكننا القول: إن دراسة الأدب المقارن تعتمد على وصف الظاهرة، أو النص محل الدراسة، ثمَّ تحليلها لإيجاد أوجه التشابه والاختلاف، أو التمييز بينها؛ لمعرفة التأثر والتأثير الذي ظهر. وهذا ما يُسهّل على الباحث في مجال الأدب المقارن الفهم السليم للظاهرة محل الدراسة، والوصول إلى الاستنتاجات المنطقية لها.

ومما وصل إلينا عبر الترجمة من الآداب العالمية، مسرحيّات وليم شكسبير، أحد أعظم كُتّاب الروائع المسرحيّة الخالدة عبر التاريخ، فأخذها النقّاد، والمحللون، وطلّاب العلم مادة ثريّة للنقد والدراسة والتحليل. قسمً النقّاد حياته الأدبيّة إلى أربع مراحل، كل مرحلة امتدت قرابة ستة أعوام؛ لتمييزها بخصائص تُعين الدّارس والناقد والمُحَلِّل لأعماله الأدبيّة. فنرى مجيء مسرحيّة عُطيل في المرحلة الثالثة من حياته الأدبيّة، أي في الفترة بين عام المرحلة الثالثة من حياته الأدبيّة، أي في الفترة بين عام ١٦٠١م إلى عام ١٦٠٧م. والتي أنتج فيها مسرحيّات: (هاملت، ماكبث، الملك لير) وأخرى (٢٠).

وبسبب المآسي التي اعترت شكسبير هذه الفترة، وأثّرت على مشاعره، تمثّلت بموت وحيده هامُنِت ونفور زوجته منه؛ خرج بأشهر نتاجه المأساوي، جاء منها: مسرحية الملك لير، هاملت، أنطونيو وكيلوبترا، ومسرحيّة عطيل محل الدراسة فجعل بطلها عُطيل يقتل زوجته ديدمونة بسبب مكيدة. في حِبْكة دراميّة عظيمة أخرج من خلالها أعظم مآسيه الخالدة. (٣)

من هنا جاءت أهميّة هذا البحث لإظهار مكانة المسرحيّة عالميًّا، وكيف أثّرت على الأدب العالمي حين عَبَرَت حدود النص المسرحيّ دون أن يَحْدُث عليه أي تغيير في عناصره. سواء كان من خلال الترجمات أو بتمثّلها في أجناس أدبيّة أخرى منها السينما موضع الدراسة.

على ذلك جاءت قضية هذا البحث ليفترض تأثير النص المسرحيّ كما قدّمه شكسبير من خلال عبوره على أجناس أدبيّة أخرى وتقديمه عرضًا سينمائيًّا؛ وأن هذا العبور للنص له دلالة على قرّة هذا التأثير، وبراعة شكسبير في صياغة حِبْكَة المسرحيّة، وقضيّتها المطروحة؛ ما جعلها تتربع على قائمة أعظم ما كُتِب، وأكسبها صفة الروائع الخالدة دون تغيير أو تبديل.

بناءً على ما سبق، يُرام من هذا البحث باستخدام دلالات عناصر النص المسرحيّ، إثبات قوّة تأثير نص

مسرحية عطيل على الأجناس الأدبية الأخرى المتمثّلة في العرض السينمائي، وأن هذا العرض أخرج دون أن يَمسّ النص بأي تغيير في عناصره. من خلال مقارنة العرض بالنص الأصلي للمسرحيّة؛ للإجابة على سؤال البحث الرئيس: هل عَبَر نص مسرحيّة عطيل لوليام شكسبير بقوة تأثيره إلى الأجناس الأدبيّة الأخرى المتمثّلة في العرض السينمائي دون أن يحدث في ذلك أي تغيير في عناصر المسرحيّة؟

وأخيرًا، تهدف الدراسة إلى التحليل المنهجي لنص مسرحية عطيل وعرضها السينمائي وفق عناصر النص المسرحيّ، بالتركيز على عناصر النص، ودلالاتها. استعانت الباحثة بمنهج المدرسة الأمريكية لمقارنة النص المسرحيّ مع الجنس الأدبيّ الآخر. واستخدمت المنهج الوصفي التحليليّ؛ لوصف المسرحيّة وتحليل عناصرها، ومقارنة العناصر بالعرض السينمائي؛ للإجابة على سؤال البحث، والوصول للنتائج التي تثبت القضيّة أو تنفيها.

المبحث الأول: وصف وتحليل مسرحية عُطيل (<sup>4)</sup> وفق عناصر النص المسرحيّ

#### مسرحية عطيل:

مسرحية مأساوية، تنتمي للنيار الرومانسي، تتكون من خمسة فصول مختلفة المشاهد. تكوّن فصلها الأول والثاني والرابع من ثلاثة مشاهد، والفصل الثالث من أربعة. وجاء الخامس من مشهدين. دارت أحداثها بين مدينة البندقية وجزيرة قبرص، تعددت الشخصيّات بأبعادها، واختلفت الأزمنة والأمكنة، وتصاعدت الأحداث بحِبْكة دراميّة مترابطة. جاءت على النحو التالى:

### أولًا: عنصر الفكرة:

الفكرة الرئيسة هي ما يسود العمل الفني من موضوع تطرحه، يحاول بها المؤلف تجسيد الشخصيّات وما يصاحبها من أحداث؛ لتوصيل رسالته. لأن نجاح الفكرة يكون مرتبطًا بالجمهور ومجتمعه الذي يعيشه، عندما تلامس قضاياهم الاجتماعيّة، ومستقبلهم، ومشاعر هم. (°)

#### الفكرة في مسرحية عطيل:

مسرحية سلطت الضوء على قضية المكيدة التي دبرها (ياجو) ضد شخصية (عُطيل) ومحبوبته (ديدمونة). والغيرة العمياء وما صاحبها من مؤامرات ومغالطة للحقائق انتهت بالقتل.

<sup>(</sup>أ) خليل مطران، عُطيل: وليام شكسبير (القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ٢٠١٢م).

ر. (°) مجيد حميد الجبوري، البنية الداخلية للمسرحية: دراسات الحِبْكة المسرحية (۱۶۰۳) ۹٤-۹۶ المسرحية (۲۰۱۳) المسرحية (العراق: دار الفكر للنشر والتوزيع، ۲۰۱۳) ۹۶-۹۶

<sup>(</sup>¹) سعيد علوش، مدارس الأدب المقارن: دراسة منهجيّة (الإسكندرية: المركز الثقافي العربي، ١٩٨٧)، ١٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> زكي نجيب محمود و أحمد أمين، *قصة الأدب في العالم: الجزء الثاني* (المملكة المتحدّة: مؤسسة هنداوي، ٢٠٢١م)، ١٨١-١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ١٩٩.

### ثانيًا: عنصر الشخصية:

للتعرف على الشخصيّات الدراميّة وما يتبعها من صراعات داخل النص الأدبي، يمكن تمييزها بثلاثة أبعاد تتَّجِد لتُكوِّن الشخصيّة؛ فتُظهر عُمق العمل الأدبي. وهذه الأبعاد تتمثّل في: البعد الجسمي، و هو كل ما يتعلّق بالماديات من بنيّة وجنس، وعرق، واعتلال...إلخ والبُعد النفسي ويُشكّل سمات الشخصيّة الداخليّة من حب وكره، خير وشر، ذكاء وغباء. والبُعد الاجتماعي وما يتعلُّق بالجوانب الاجتماعيّة في المنصب والتعلّم، والمستوى المعيشى، والارتباط. (٦)

### الشخصيّات الرئيسة في مسرحيّة عُطيل:

- عطيل: البطل الرئيس في المسرحيّة، يمثّل جانب الخير فيها. وهو شخصية نامية، متطورة، يتبدّل حاله من الذكاء والعدل، إلى الشك والقتل. بُعده المادى: رجُل، ناضج، أسمر البشرة، مفتول العضل. بُعده الاجتماعي: مغربي الأصل، عربي، قاد جيوش البندقيّة، زوج ديدمونة. بُعده النفسي: قوي، ذكي، يثق بالأخرين، مفرط في عواطفه، تتملكه غيرة عمياء على ديدمونة.

- ديدمونة: بطلة المسرحيّة الرئيسة، تمثّل جانب الطهر والبراءة فيها. وهي شخصيّة مسطحة، ثابتة، تُقتل ظلمًا. بُعدها المادى: امرأة، شابة، جميلة، بيضاء البشرة. بُعدها الاجتماعي: زوجة عُطيل ومحبوبته، ابنة شيخ من وجهاء البندقيّة، ذات الأصل النبيل. بُعدها النفسى: اطيفة، متواضعة، مغرمة بزوجها، تتحلّى بالحشمة والأدب وحُسن الخُلُق.

- ياجو: بطل المسرحيّة الرئيس الضد، يمثّل جانب الشر فيها. شخصيّة مُسطّحة، ثابتة، يخطط لمؤامرة تطيح بعطيل بدافع الحقد والكره. بُعده المادي: رجُل، ناضج، خبيث المظهر. بُعده الاجتماعي: أسبرطي، حامل علم قائد الجيش (عُطيل)، متزوّج من إيميليا. بُعده النفسي: خبيث، ماكر، حاقد، حاسد

- إيميليا: شخصية رئيسة في المسرحيّة، وهي مساندة، مسطحة، ثابتة. بُعدها المادي: امرأة ناضج. بُعدها الاجتماعي: وصيفة ديدمونة، وزوجة ياجو. بُعدها النفسي: صادقة ومخلصة.

- كاسيو: شخصية رئيسة، مساندة، مسطحة، ثابتة. بعده المادى: جميل الطلعة، جذَّاب، ملفت للفتيّات. بُعده الاجتماعي: ملازم عُطيل، وذراعه اليُمني، أعزب. بُعده النفسى: طيّب القلب، مخلص لعُطيل و الجيش.

- ردريجو: شخصية رئيسة، مساندة، ثابتة، مسطحة يدعم ياجو ماديًا ويساعده في حِبْكة المؤامرة ضد عُطيل. بُعده المادى: شاب وسيم، شعره منساب على كتفه. بُعده الاجتماعي: أحد وجهاء البندقيّة، ثرى، أعزب، مُغرم بديدمونة. بُعده النفسى: ضعيف الشخصية، ساذج، من السهل السيطرة عليه.

# الشخصيّات الثانوية في المسرحيّة:

- دوج البندقيّة: حاكم البندقيّة، يُكلّف عُطيل بقيادة الجيش. برابنسيو: أحد وجهاء البندقيّة، ووالد ديدمونة. غراتيانو: أحد وجهاء البندقية وشقيق برابنسيو. لودفيكو: أحد وجهاء البندقيّة. منتانو: مساعد عُطيل في ولاية قبرص. بينكا: صديقة كاسيو الحميمة.

### ثالثًا: عنصر الحبنكة -الصراع -الحدث:

الحِبْكَة المسرحيّة: "بنية درامية داخلية، تُعد جوهر المسرحية، وتتمثل بحركة فكرة، تلقى في وسط ساكن، جاعلة إياه وسطًا متغيرًا، تتحرك عناصره؛ منتجة طاقة تتفاعل فيها ثلاث حركات رئيسية، هي: حركة الفعل وحركة الشخصية وحركة الزمن". (٧)

الحدث: "سلسلة متصلة من الوقائع .... تتلاحق من خلال بدایة و و سط و نهایة". (^)

الصراع الدرامي: هو الصراع بين الشيء وضده، بين القوة والضعف، بين الخير والشر. وهو جانب من التعقيد عند تداخل الأزمات: أزمة التصعيد والتعقيد، والذروة. فكلّما بلغ الصراع ذروته، بلغت المسرحيّة قمّة التعقيد. (٩) وللصراع أنواع، منه: الصراع الساكن بطيء الحركة، الشخصيّة فيه سلبيّة، تُفكّر دون نتيجة. والصراع الواثب وفيه ينفعل البطل مع تغيّر الأحداث دون مبررات معقولة للتغيير. والصراع الصاعد الذي ينمو نموًّا منطقيًّا، يتغيّر فيه البطل بصورة تتلاءم مع الأحداث. والصراع المرهص الذي يجعل المتلقى في حالة تشويق وترقب لنهاية الأحداث. (١٠)

### ملخص مسرحيّة عُطيل (الحبْكة، الحدث، الصراع):

شهدت المسرحية مأساة مقتل ديدمونة ظلمًا على يد زوجها عُطيل بسبب مكيدة دبّرها ياجو للإطاحة بعُطيل من قيادة الجيش وتدميره. حيث مثّل ذلك الصراع الخير عند عُطيل والشر الكامن في شخصيّة ياجو. دار كل ذلك في حِبْكة دراميّة مترابطة، وأحداث توالت في تسلسل منطقي، استخدم فيها شكسبير الصراع الصاعد المتدرج منطقيًّا للأحداث التي بدأت على أرض البندقيّة، حتى بلغت ذروتها؟

(٦) محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، (مصر: دار نهضة مصر

للطباعة والنشر ، ١٩٩٧م)، ٥٧٢.

<sup>(</sup>١٠) عادل النَّادي: مدخل إلى فن كتابة الدراما، (مصر: الهيئة المصرية

<sup>(</sup>٧) الجبوري، البنية الداخلية للمسرحيّة، ٥٠. (^)عابد خزندار، مترجم، المصطلح السردي: معجم مصطلحات، (القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة ٢٠٠٣)، ٩١.

<sup>(</sup>٩) الجبوري، البنية الداخلية للمسرحية، ٨٤-٨٥-٨٦-٨٧-٨٩. العامة للكتاب، ١٩٩٣م)، ١٥-٢٦-٦٧.

ما جعل المتلقي في حالةٍ من الترقب والتوتر في انتظار ما ستؤول إليه الأحداث. جاء ذلك -تفصيليًا- على النحو التالي: الفصل الأول:

بعد منتصف الليل، أمام منزل برابنسيو. دار حديث بين ياجو وردريجو، يخبره أن عُطيل تزوج من ديدمونة وهربا معًا سِرًّا عن والدها. فيتفقان على إخبار والدها برابنسيو كرهًا في عُطيل. صرخ ردريجو مناديًّا برابنسيو لإخباره وإقناعه بمواجهة عُطيل. تجاوب برابنسيو من هول صدمته على ابنته، فكيف تتزوج من رجلٍ أسود دون مستواهم النبيل ومن غير عرقهم؟! أخذ حشد من حُرّاسه وذهب إلى منزل عُطيل ليرى حشدًا من حُرّاس دوق البندقية قرموا في مهمة استدعاء لعُطيل. فمنع وجودهم حدوث أي قتال بين برابنسيو و عُطيل.

حضر عُطيل مجلس الدوق لتكليفه بالحرب ضد الأتراك في قبرص. حضر برابنسيو المجلس لمحاكمة عُطيل على إغواء ابنته بالسحر. دافع عُطيل عن نفسه وطلب الاستماع إلى ديدمونة. حضرت ديدمونة المجلس وأخبرتهم أنهما ارتبطا عاطفيًّا لشِدَّة إعجابها به وببطولاته وأنها رأت فيه البطل الذي واجه الصعوبات. واختارته لجمال عقله لا مظهره. ولا يهمها كونه دون مستواهم.

تأكد المجلس من المشاعر التي ربطت بينهما فطلب الدوق من والد ديدمونة مباركة هذا الزواج. فرضخ الأب غير أنه أخبر عُطيل أنها مثلما خدعت والدها يومًا سوف تخدعك لا محالة. غادر عُطيل برفقة زوجته وملازمه كاسيو وياجو مع زوجته إيميليا لتكون وصيفة ملازمة لديمونة. غادر جميعهم إلى جزيرة قبرص من أجل الحرب التي سيشارك بها عُطيل قائدًا للجيش.

#### الفصل الثاني:

في مرفأ قبرص، يحتشد جموع من الأشخاص في انتظار عُطيل بعد أن داهمته عاصفة بحرية أثناء حربه ضد الأتراك. يقف منتانو مع كاسيو الذي أضاعه أثناء العاصفة ليصل قبله. يصل عُطيل منتصرًا على العدو. يُعلن إقامة احتفال بهذه المناسبة واحتفاءً بزواجه من ديدمونة. يغادر عُطيل الحفل من أجل قضاء الوقت مع زوجته. وأثناء غيابه يقوم ياجو بإقناع كاسيو بالشرب حد الثمل. فينشب شجار بينه وبين منتانو ينتهي بطعن منتانو على يده. يعود عُطيل إلى ساحة الاحتفال إثر ما سمع من أصوات، يضع اللوم على كاسيو ويجرّده من رتبته.

#### الفصل الثالث والرابع:

يظهر كاسيو يائسًا حزينًا بعد تجريده من الرتبة. يدخل ياجو فيحاول إقناعه أن يطلب من ديدمونة مساعدته لإقناع عُطيل بالتراجع عن قراره. تدخل إيميليا فيطلب منها

ترتيب موعد، فتُلبّي بسرور. يلتقي كاسيو بديدمونة فيطلبها مساعدته، فتُلبّي. يغادر كاسيو ويدخل عُطيل برفقة ياجو. يبدأ بإيهامه بوجود علاقة بين زوجته وكاسيو بدافع الحنين إلى العرق. يطلب عُطيل برهانًا على الخيانة، فيذكر له المنديل الذي يلازم زوجته (هدية عُطيل لها). وأنه رآه هذا الصباح بيد كاسيو. يدخل الشك قلب عُطيّل ويتوعد بالانتقام قتلًا. يُفقد المنديل على يد إيميليا التي تقدمه لياجو؛ لأنه طلبه قتلًا.

وضع ياجو المنديل في غرفة كاسيو. وأوهم عُطيل وهو يستمع خِلسة إلى حوار دار بين ياجو وكاسيو كان عن بينكا (خليلة كاسيو). لكن ياجو أوحى لعُطيل أن الحديث كان عن ديدمونة. يُعمى عطيل غيرةً فيضربها أمام وجهاء البندقيّة (غراتيانو ولودفيكو)، اللذين حضرا للاطمئنان على الأحوال. يعتزم عُطيل قتل ديدمونة وكاسيو فيُكلّف ياجو بهذه المهمّة وبدوره يُكلّف ردريجو.

#### الفصل الخامس:

منها دون علمها بنواياه الخبيثة.

قام ردريجو بمهاجمة كاسيو، أصيبا على إثره الاثنان. قام ياجو بمباغتة كاسيو خِلسة وأصاب ساقه بجرح ثم هرب. صرخ كاسيو طلبًا للمساعدة. هرع غراتيانو ولودفيكو بسرعةٍ. وانضم إليهم ياجو. يكشف كاسيو عن ردريجو. يقوم ياجو بقتله حتى لا يفضح أمره.

وأخيرًا يواجه عُطيل زوجته ديدمونة بخيانتها. تنفي. تدافع عن نفسها بشدة من هول قسوة الموقف عليها. تنشل في ذلك. يقوم عُطيل بخنقها في فراشها حتى الموت. تدخل إيميليا تشاهد موت ديدمونة. تطلب المساعدة. يأتي منتانو مع غراتيانو وياجو، هنا يُبرر عُطيل قتلها بدافع خيانتها له وأن المنديل هو البرهان. تفضح إيميليا مكيدة زوجها، فتخبر عُطيل أنها قامت بأخذ المنديل بناءً على طلب من ياجو. وأن ديدمونة بريئة من هذه المكيدة المُدبرة، ولم يكن لها علم بما ينوي زوجها عليه. يقتلها عُطيل، ثم يقوم بطعن ياجو الذي ينوي زوجها عليه. يقتلها عُطيل، ثم يقوم بطعن ياجو الذي عمره. ثم ينتحر بالقرب من جسد زوجته المتوفاة. يُعيَّن لودفيكو كاسيو خليفة لعُطيل. يطلب منه محاكمة ياجو بالعدل جراء جُرمه الوحشي. ثمَّ ينصرف ليخبر البندقيّة بهذه النهاية المأساوية.

#### رابعًا: عنصر الزمان:

يمكن التمييز بين زمنين في كل رواية: السرد والقصة. زمن القصة يخضع إلى التتابع المنطقي للأحداث، بينما لا يتقيّد زمن السرد بهذا التتابع. يسمى ذلك بالمفارقات السردية، فإما أن تكون استرجاعًا لأحداث ماضية أو استباقًا لأحداث لاحقة. (١١)

<sup>(</sup>۱۱) حميد لحمداني، بنية النص السردي: من منظور النقد الأدبي (بيروت: المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر، ١٩٩١)، ٧٤-٧٤.

### الزمن في مسرحية عُطيل:

جاء الزمن فاعلًا مؤثّرًا في الأحداث، لا يمكن الاستغناء عنه أو تغييره. وأن الأحداث الزمنيّة تتابعت منطقيًّا، مع المفارقات الزمنيّة استرجاعًا لبعض الأحداث. نجد ذلك في المشهد الأول من المسرحيّة عند التقاء ياجو مع ردريجو من أجل الوشاية على زواج عُطيل من ديدمونة وهروبها معه. حيث جرت العادة أن يتم التخطيط للشر بعد منتصف الليل والناس نيام:

"ياجو: ناد أبوها. أيقظه من نومه. ناوئ ذلك المغربي. دس السم في هناءته .... ردريجو: هذا بيت أبيها. سأناديه صادعًا. ياجو: افعل واجعل نداءك رهيبًا مستطيلاً مع حزن كما يكون في ظلام الليل وأمن الراقدين صوتُ الذي يستكشف النار في مدينة كثيرة الأهلين". (١٢)

ومما جاء استرجاعًا لزمن الماضي في النص، ما جاء على قول عُطيل عندما حاول تبرير زواجه من ديدمونة وكيف أنهما قد أحبا بعضهما البعض:

"الدوج: اذكر لنا السيرة يا عُطيل. عُطيل: كان أبوها يحبني. وكان كثيرًا ما يدعوني فيسألني ترجمتي مفصلةً سنة بسنة وبيان المكافحات والمحاصرات التي شهدتها وتعديد ما أحرزته من النصرات ...... وكانت ديدمونة تسمع هذه الأقاصيص بشغف ...."

#### خامسًا: عنصر المكان:

"هو الميدان الذي تجري فيه أحداث مشهد من المشاهد أو درامة من الدرامات، ومن الصعب العمل في المسرح بدون المكان المسرحي. فعليه وفيه تنساب الأحداث المسرحية". (١٤)

### المكان في مسرحية عُطيل:

دارت أحداث الفصل الأول في البندقية، وبقية الفصول في قبرص. تعددت الأماكن الداخلية للنص، فجاءت في الطرقات، في المرفأ، داخل القصر وردهته، وغرفة نوم عُطيل وديدمونة. كان المكان فاعلًا مؤثّرًا في الأحداث، ولا يمكن الاستغناء عنه. نستدل على ذلك ما جاء في المشهد الأول بين ياجو وردريجو؛ لأن التخطيط للشر لا يكون إلا في مكان بعيد عن الأعيّن والأذان، في أحد الطرقات. كذلك مشهد غرفة النوم الذي شهد مقتل ديدمونة

خنقًا. حيث كان اختيار المكان هنا منطقيًّا ودراميًّا لهذه الطريقة من القتل. نستشهد بما جاء في المشهد الأخير:

" غرفة نوم في القصر

(ديدمونة على سريرها والى ناحية منها مصباح يضيء)

(يدخل عطيل)".....

ديدمونة: أتريد المجيء إلى السرير يا مولاي..... عطيل: استغفري واختصري ..... لا أريد قتل نفسك وهي خاطئة، أبي الله. لا أريد...". (١٥)

### سادسًا: عنصر الحوار:

الحوار المسرحى: تبادل كلامي بين الشخصيّات معياره الازدواجية. ويمكن أن يكون حوار بين شخص وإله، روح، كائن حي وآخر غير حي. (٢١) وهو الأداة التي تنقل المسرحية من التمهيد إلى العقدة فالحل، تتطور الحِبْكة بالحوار ضمن خطة تصل إلى نهاية المسرحية وهدفها. وأي إضافة للحوار غير ضرورية تؤدي إلى رتابته وعرقلة الأحداث. يهتم الحوار بالكشف عن الشخصيّة بأبعادها الثلاثة، ومراحل نموّها وتطوّرها، والأسباب التي أدت إلى هذا السلوك وذاك؛ حتى يدرك المتلقي الشخصيّة ويفهم دو فعها. (١٧)

والحوار في الدراما الكلاسيكية: "سلسلة مونولوجات منظّمة في شكل مستقل .... والكثير من المونولوجات على الرغم من وضعها الكتابيّ الموحّد، وموضوعها الفريد للعرض، ليست إلا حوارات الشخصية مع نفسها، أو مع شخصية أخرى مبتكرة، أو مع الجمهور كدليل". (١٨)

#### الحوار في مسرحيّة عُطيل:

بناءً على ما سبق في توضيح مفهوم الحوار على نوعيه الخارجي والمونولوج، سيتم الاستشهاد من النص على ذلك من خلال شخصية ياجو الخبيث. على اعتبار ما كان يخفيه في باطنه من كره لشخصية عُطيل، وما كان يظهره له من مودةٍ وولاء. وكيف أنه بهذا السلوك استطاع خلاع عُطيل ما أدى إلى النهاية المأساوية لأبطال هذه المسرحية. جاءت هذه الاستشهادات على النحو التالي: أولًا الحوار الخارجي:

- ما دار بين ردريجو وياجو في بداية المسرحيّة من إظهار الكره لعُطيل:

"ردريجو: لو نالني منه ما نالك لما تبعته. ياجو: خُلمًا يا سيّدي و هدوء بال. إنما أتبعه لأنتقم منه". (١٩)

<sup>(</sup>۱۲) عيد، أعلام ومصطلحات، ۱۷۰-۱۷۱.

<sup>(</sup>۱۱) جيهان عشاري، الحوار السردي في النص المسرحي الجزائري المعاصر ١١.

<sup>(</sup>۱۸) عيد، أعلام ومصطلحات، ۱۷۱.

<sup>(</sup>١٩) مطّران، غُطّيل، ١٦.

<sup>(</sup>۱۲) مطران، عطيل، مرجع سابق ۱۷

<sup>(</sup>۱۳) المرجع السابق، ۲۷.

<sup>(</sup>۱۲) كمال الدين عيد، أعلام ومصطلحات المسرح الأوروبي، (الإسكندرية: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ۲۰۰۱)، ۱۸۰.

<sup>(°</sup>۱) مطرآن، عطيل، مرجع سابق، ١٠٧.

- ما دار بين ياجو وعُطيل يُعبّر عن ولائه له: "ياجو: مولاي تعرف أنني لك محب.

عطيل: أعتقد ودلك وبقدر ما أعرف من أنك مفعم ولاء ونزاهة ...". (٢٠)

ثانيًا: المونولوج:

جاء المونولوج على لسان ياجو يُعبّر فيه عن كرهه لعُطيل، وبداية خيوط المؤامرة التي دبرها، على النحو

> "ياجو: ... أنا أمقت المغربي ويظن الجمهور أنه أعلى منصبي من تحت لحافي على أنني لا أعلم أن كان هذا الظن صحيحًا ... الرجُل يحترمني واحترامه إياي يزيدني رجاء بإفلاح مكائدي ... أما كاسبو فهو شاب جميل لنفكر في أمره هنيهة. ما العمل للحصول على منصبه بحيث أكون قد أصبت رأسين عن رمية واحدة من رميات غدري

خير وسيلة فيما أظن أن آخذ بمخادعة أذن عطيل فألقى فيها كلمة بمعنى أن كاسيو شديد التقرّب من امرأته .. " (۲۱)

### المبحث الثاني: مسرحية عطيل في عرضها السينمائي (٢١)

أخرجت مسرحيّة عُطيل سينمائيًّا -فيما اطلعت الباحثة-ثلاث مرات. كانت المرة الأولى عام ١٩٥٢م، من بطولة وإخراج أورسن ويلز، والمرة الثانيّة أخرجت عام ١٩٩٥م على يد أوليفيه باركر، والمرة الثالثة كانت عام ٢٠٠١م بنسختها الحديثة على يد المخرج جيفري ساكس. غير أن الباحثة اختارت تلك النسخة التي أخرجت عام ١٩٩٥م ذلك لأنها النسخة التي استطاعت التوصيّل إليها للمشاهدة. كما أنها رأت فيها العناصر الكافيّة التي قد تخدم هذه الدراسة.

فيلم عُطيل (Othello) تم عرضه الأول في الولايات المتحدة بتاريخ ١٩ يناير ١٩٩٦م. تمثيل (لورانس فيشبورن) في دور عطيل، (إيرين جاكوب) في دور ديدمونة، (كينث براناه) في دور ياجو، (ناثانيال باركر) في دور كاسيو، (مایکل مولونی) فی دور ردریجو، (وآنا باتریك) فی دور إيميليا. (٢٣) من ذلك يمكن تأكيد أن شخصيّات العرض السينمائي هي ذات الشخصيّات التي وظّفها شكسبير في مسرحيَّته، و أن ذلك عبور للشخصيّات من النص إلى العرض دون أن يمسها أي تغيير.

بدأت أحداث الفيلم بمشهد صامت بعد منتصف الليل، يصف هروب ديدمونة عبر نهر البندقية وصولًا لمنزل عُطيل، فيتم الزواج. وهي الأحداث التي تم ذكر ها عند حوار

> (۲۰) المرجع السابق، ٦١. (۲۱) المرجع السابق، ۳۳.

ياجو وردريجو في المشهد الأول من النص. كما تم التخطيط للوشاية عند والدها الذي ظهر من شرفة قصر مستجيبًا لنداء ردريجو. أخذ حرّ اسه إلى منزل عُطيل للشجار واسترجاع ابنته، التقى كما جاء في النص بحرّاس الدوق في مهمة استدعاء عُطيل إلى الحرب. تم في مجلس الدوق استجواب عُطيل بسبب زواجه سرًّا بديدمونة، فأخذ يروي الدوافع كما جاء في النص إلى حين حضورها. تمت مباركة هذا الزواج والاستعداد للسفر من أجل الحرب، عُطيل بمعية زوجته وملازمه، وياجو وزوجته ملازمة لديدمونة. هنا نجد التشابه التام بين النص المسرحيّ وكيف عَبَر بجميع أحداثه، وشخصيّاته، وزمانه، ومكانه، وما دار من حِوار لم يغيّر في المعنى- إلى العرض السينمائي.

وهكذا توالت الأحداث التي حاكت ما جاء في النص بجميع أحداثه وصراعاته: انتصار الجيش بقيادة عُطيل، مراسم الاحتفال، محاولة الإطاحة بكاسيو وتجريده من الملازمة. المكيدة التي دبرها ياجو، في خيانة ديدمونة وكاسيو، إثارة الشك في قلب عُطيل، ثم طلب البر هان، وتقديم المنديل بعد سرقته، وقرار قتلهما، والشجار بين كاسيو وردريجو الذي انتهى بمقتل ردريجو على يدياجو.

والمشهد الأخير داخل غرفة نوم عُطيل وديدمونة، عندما واجهها بالخيانة، فنفت، وتوسلت ألا يقتلها، ففعل خنقًا بوسادتها، فدخلت إيميليا وهرعت طلبًا للمساعدة. حضر غراتيانو ولودفيكو وكاسيو وياجو، اعترف عُطيل بقتلها وأن المنديل برهانًا على الخيانة، تتدخّل إيميليا لإظهار الحقيقة، يطعنها ياجو حتى لا تشى به، تنطق الحقيقة وتلفظ أنفاسها. يطعن عطيل ياجو ثم ينتحر، يُسلِّم لودفيكو مهمة القيادة ومحاكمة ياجو إلى كاسيو، ثم ينصرف ليخبر البندقيّة بهذه النهاية المأساوية.

هنا نجد أن جميع الأحداث تتشابه تمامًا مع ما جاء في النص، غير أنه وبطبيعة المشهد السينمائي الحي للأحداث المقروءة كان هناك بعض المشاهد الحميمية بين عُطيل وديدمونة، وكذلك إضافة صور حيّة للحاشية وأهالي قبرص في محاولة من المخرج إيصال واقع النص المسرحيّ غير المرئى بصورة مبهرة للمشاهد. والاختلافات التي ظهرت بين النص و العرض -كما رأت الباحثة- تمثَّلت في مشهد ياجو في الفيلم السينمائي عندما قتل إيميليا، بينما نجد أن عُطيل هو الذي قتلها في النص المسرحيّ؛ لعل المخرج أراد بذلك تخفيف الجرم عن عُطيل، أو ربّما أنه رأى في ذلك أكثر تأثيرًا على المتلقى. كما أن عُطيل في النص المسرحيّ قتل

https://t.ifushaar.com/video/watch-othello-1995movie-translated

(۲۳) موقع السينما كوم.

https://elcinema.com/work/2009144/

<sup>(</sup>٢٢) مشاهدة فيلم عُطيل، موقع فشار:

ديدمونة خنقًا بيديه، بينما قتلها خنقًا بالوسادة في العرض السينمائي.

وأخيرًا يمكننا القول لقد كان العرض السينمائي باكيًا مؤثّرًا على المتلقي وقد نجح المخرج وكاتب السيناريو بإخراج النص المسرحيّ بصورة حيّة ناطقة للمشاهد. لا يقل تأثيرها عن تأثير النص المسرحيّ كما جاء به شكسبير. الخاتمة

استطاعت الباحثة من خلال المعطيات السابقة والمنهج المقارن المستخدم في هذه الدراسة، وبعد استقراء نص مسرحيّة عُطيل باستخدام دلالة عناصر النص المسرحيّ، أن تخرج بعدّة نتائج، منها: إثبات قوّة تأثير نص مسرحيّة عطيل على الأجناس الأدبيّة الأخرى التي تمثّلت في العرض السينمائي. كما استطاعت الباحثة أن تثبت عبور نص المسرحيّة إلى العرض السينمائيّ دون أن يَمسّه أي تغيير في عناصره. بعد أن تم مقارنة العرض بالنص الأصلي المُترجم للمسرحيّة.

كما أثبت البحث أنه يمكن توظيف عناصر النص المسرحيّ سينمائيًّا دون أن تفقد متعتها أمام المتلقي. وأن شكسبير استطاع توظيف حِبْكَة دراميّة خالدة جعلته يتربع على عرش الأدب العالميّ قرونًا من الزمن، وبعبر به كما جاء به حرفيًًا.

كما يمكننا القول: إن هناك ظهورًا واضحًا للتشابه الكبير بين النص والعرض في توظيف عنصر الفكرة، عنصر الشخصيّات، عنصر الرمان، عنصر المكان، عنصر الحوار، وكذلك الحِبْكة الدراميّة وتسلسل الأحداث، وما دار فيها من صراع بين الخير والشر. غير أن الاختلاف الذي ظهر جاء عندما قتل ياجو زوجته إيميليا في العرض حتى لا تفضح أمر المنديل، وفي النص الأصلي كان عُطيل هو الذي قتلها. كما ظهر الاختلاف في طريقة قتل ديدمونة عندما استخدم عطيل في العرض السينمائي الوسادة ليقتلها خنقًا، بينما جاء في النص أنه فعل ذلك بيديه.

كما جاء العرض السينمائي صورة حيّة ناطقة لنص المسرحيّة، وظّف فيها المخرج الأزياء التي مثّلت تلك الحِقبة من الزمن، كما أنه لم يخرج عن أبعاد شخصيّات المسرحيّة الثلاثة، وأضاف إلى ذلك بعض المشاهد التي تم ذكرها استرجاعًا للزمن، وبين شخوص المسرحيّة. وأضاف بعض المشاهد الحميميّة بين عُطيل وديدمونة في صورة قد تزيد من واقعيّة ومنطقيّة النص على اعتبار العاطفة الجيّاشة التي جمعت بينهم.

وأخيرًا، من خلال هذه الورقة توصي الباحثة بأهمية إعداد المزيد من هذه الدراسات حول توظيف عناصر النص المسرحي؛ لإثبات القضايا في النصوص المسرحية العالمية والمحلية، ومقارنتها بآداب وأجناس أدبية أخرى؛ بهدف إثراء الدراسات الأكاديمية المقارنة.

#### قائمة المصادر:

١- مطران، خليل (٢٠١٢م). عُطَيل: وليام شكسبير،
 مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، مصر.

#### قائمة المراجع:

- ١- الجبوري، مجيد حميد (٢٠١٣ م)، البنية الداخلية للمسرحية: دراسات في الحِبْكة المسرحية عربيًا وعالميًا، دار الفكر للنشر والتوزيع، البصرة، العراق.
- ٢- خزندار، عابد (٢٠٠٣). مترجم، المصطلح السردي:
   معجم مصطلحات، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة.
- ٣- عشاري، جيهان، وخولة كرافلة (٢٠٢٠). الحوار السردي في النص المسرحي الجزائري المعاصر: مسرديات عز الدين جلاوجي -أنموذجاً، بحث مقدم لنيل درجة الماجستير من جامعة ٨ ماي ١٩٤٥ قالمة، وزارة التعليم العالى، الجزائر.
- ٤- علوش، سعيد (١٩٨٧م). مدارس الأدب المقارن: دراسة منهجية، المركز الثقافي العربي، الإسكندرية.
- عيد، كمال الدين (٢٠٠٦). أعلام ومصطلحات المسرح
   الأوروبي، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية.
- ٦- لحمداني، حميد (١٩٩١). بنية النص السردي: من منظور النقد الأدبي، المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر، بيروت.
- ٧- محمود، زكي نجيب وأحمد أمين (٢٠٢١م). قصة الأدب
   في العالم: الجزء الثاني، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة.
- ٨- النادي، عادل، (١٩٩٣م). مدخل إلى فن كتابة الدراما،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر.
- ٩- هلال، محمد غنيمي (١٩٩٧م). النقد الأدبي الحديث، دار
   نهضة مصر للطباعة والنشر، مصر.

#### المواقع الإلكترونية:

أ - موقع السينما كوم.

https://elcinema.com/work/2009144/

٢ - مشاهدة فيلم عُطيل، موقع فشار:

https://t.ifushaar.com/video/watchothello-1995-movie-translated

# المجلة الدّولية للغة العربية وآدابها International Journal for Arabic Language and Literature



مجلة علميّة \_ دوريّة \_ محكّمة \_ مصنّفة دولياً

Martyrdom and narration in light of modern trends.

#### Dr. Tahani bint Awadh Al-Sufyani\*

\*Doctorate in Linguistics (Language, Grammar and Morphology) - Umm Al-Qura University - Kingdom of Saudi Arabia – Mecca.

الاستشهاد والرواية في ضوء الاتجاهات الحديثة.

## د. تهاني بنت عوض السُّـــفياني\*

\*دكتوراه في اللغويات (اللغة والنحو والصرف) جامعة أم القرى - المملكة العربية السعودية مكة المكرمة.

E-mail: tas2928@gmail.com

#### **KEY WORDS**

Citation - The Novel - Abdul Rahman Haj - Modern Trends

#### الكلمات المفتاحية

الاستشهاد - الرواية - عبد الرحمن حاج - الاتجاهات الحديثة.

#### **ABSTRACT**

In this paper, we attempt to shed light on a specific issue of the grammatical heritage, namely citation and narration, in light of modern trends and the problems and allegations surrounding them, for which explanations and rulings differed. I took the studies of Abd al-Rahman al-Haj Saleh as a model for the study, reviewing some of his ideas about linguistic listening. Among the Arabs, it shows some of the problems and allegations that were directed towards the narration and martyrdom, and Haj Saleh's reading of them and his attempt to refute or prove them with a scientific perspective. Based on his book: (Scientific linguistic listening among the Arabs and the concept of eloquence). The reason for this choice is the scientific sobriety and investigation that characterized the studies of this scientist and his reliance on comprehensive consideration of the issue under investigation and related issues.

#### مستخلص البحث:

في هذه الورقة يهتم البحث بتسليط الضوء على قضية محددة من قضايا التراث النحوي ألا وهي الاستشهاد والرواية في ضوء الاتجاهات الحديثة وما دار حولها من إشكالات وادعاءات تباينت حولها التعليلات والأحكام، متخذا من دراسات عبد الرحمن الحاج صالح نموذجا للدراسة مستعرضا بعضا من أفكاره حول السماع اللغوي عند العرب ومبينا شيئا من الإشكالات والادعاءات التي وجهت نحو الرواية والاستشهاد وقراءة الحاج صالح لها ومحاولة ردها أو إثباتها بمنظور يتسم بالعلمية. معتمدا على كتابه: (السماع اللغوي العلمي عند العرب ومفهوم الفصاحة). ومرد هذا الاختيار الرصانة العلمية والاستقصاء الذي ميزت دراسات هذا العالم واعتماده على النظر الشامل في المسألة موضوع البحث وما يتصل بها من قضايا.

#### المقدم\_\_\_ة:

إن الإنتاج الذي حصل في ميدان البحث اللساني الحديث أخرج جملة من الإشكالات والاضطرابات جعلت مواقف النحاة المحدثين تجاه تراثنا النحوي والمسموع اللغوي متباينة ما بين متمسك محافظ على الموروث، وما بين منفتح ومرحب بكل جديد مجاراة لموضة العصر الحديث، وما بين فريق ثالث متوسط بينهما مظهرا مواضع الاتفاق والاختلاف بين التراث النحوي وبين الدراسات الحديثة محاولا الربط بينهما وذلك بإعادة قراءة التراث النحوي قراءة جديدة تثبت للنحو العربي أصالته وعلميته.

وقد ظهرت عدة اتجاهات حاولت من خلال النظر في الموروث اللغوي أن تساير اللغة العربية في شكلها الحديث متأثرة بالدراسات اللسانية الحديثة ومحاولة السير على مبادئها ويمكن إجمال هذه الاتجاهات على النحو التالي:

- 1. الاتجاه الوصفي البنيوي: اتبع أصحابه طريقة الوصفيين الغربيين في تعاملهم مع النحو التقليدي، ناقدين ورافضين كثيرا من مقولات النحو العربي. ويمثله: عبد الرحمن أيوب، تمام حسان، إبراهيم السامرائي.
- 7. الاتجاه التأصيلي: يسعى أصحابه إلى تأصيل نظرية النحو العربي بما يقابلها من نظريات غربية حسب الإمكان. وممن يمثله: نهاد الموسى، عبد الرحمن الحاج صالح، عبد القادر المهيري، ميشال زكريا.
- ٣. الاتجاه التوليدي أو التفسيري: ويمثله: مازن الوعر،
   عبد القادر الفهري، متأثرين بما جاء عند تشومسكي.
- الاتجاه الوظيفي: ويمثله أحمد المتوكل الذي نقل النظرية الوظيفية إلى الثقافة العربية وحاول إعادة قراءة النحو العربي على هذا الاتجاه.

وما يهمنا هنا هو الاتجاه التأصيلي ومن برز فيه من الباحثين ممن يمثل الاتجاه الوسطي المعتدل ونخص بهذا اللغوي واللساني عبد الرحمن الحاج صالح الذي كانت له إسهامات عديدة في استغلال التراث العربي والذي دعا إلى النظر في القيمة العلمية العظيمة التي تتصف بها النظريات التي ظهرت على أيدي العرب الأوائل الذين عاشوا عصر الفصاحة متقلدا الموضوعية التي تجعله لا يقبل إلا بسلطة العلم، فكان يخضع كل الأقوال للنقد والتمحيص مهما كان العلم، فكان يخضع كل الأقوال النقد والتمحيص مهما كان الغربيين مع الحرص على احترام العالم مهما كان انتماؤه. ومعلوم أن النحو العربي قام على أصول وضوابط في دراسة الظواهر اللغوية وتحليلها، ولعل من أبرز هذه الظواهر ما شاع في كتب أصول النحو مثل: السماع، والقياس، والتعليل فضلًا عن الاستقراء والاستنباط والوصف والتصنيف وما إلى ذلك.

وتقتضي هذه الدراسة طرح عدد من التساؤلات تشكل محور البحث والدراسة وهي كالتالي:

- هل يعد السماع اللغوي عند العرب دليلا علميا موافقا للأصول التي يعتمد عليها علماء هذا العصر؟
- هل السماع عند العرب يقابل المدونة اللغوية التي يتصورها الغرب؟
- هل تهاون العلماء في الاعتماد على القرآن في تقعيد قواعدهم والاستشهاد به؟
  - وما سبب استشهاد سيبويه بشعر مجهول القائل؟

- وما القول في تحريف الرواة للبيت وتغيير لفظه؟
- وما السبب في قبول الشعر ولو غيرت روايته وعدم قبول الحديث النبوي؟
- و هل كان استقراء النحاة لكلام العرب استقراء ناقصا؟
- وما مكانة المنثور عند النحاة وهل هو موضع تدوين مثل الشعر؟

وغيرها الكثير من التساؤلات التي هي موضع انتقادات وادعاءات موجهة ليست في العصر الحديث فقط وإنما هي موجودة حتى في كتب المتأخرين ولكن القراءات حولها تتغير والتفسيرات تتعدد.

وتفرض الدراسة أن نجعلها في مقدمة، وتمهيد، وستة مباحث ثم خاتمة يتلوها قائمة بأهم المصادر والمراجع.

التمهيد: مقدمات في أصول البحث العلمي في التراث العربي:

نتيجة للتأثر الحاصل من المحدثين العرب بالدراسات اللغوية الغربية الحديثة ورواج هذه الدراسات وانتشارها في البلدان العربية نشأت أفكار وتصورات غير صحيحة حول التراث العربي ونقده.

وخير من يصف لنا ما هو عليه سلوك بعض المحدثين العرب وتعاملهم مع التراث النحوي العلامة الحاج صالح إذ يقول: إن الكثير من البحوث التي يجريها الأن اللغويون العرب المحدثون وكذلك التي يجرونها على محتوى التراث اللغوي تتصف في نظرنا بهذه الفئات:

- التبني بدون نظر سابق لهذه المذاهب اللغوية الغربية بدعوى أنها هي آخر ما توصل إليه العلم الحديث...ومن ثمّ الاعتقاد بأن هذه المذاهب والنظريات هي مسلمات.
- التعصب لمذهب غربي واحد كون ذلك الباحث قد تخرج على يد ذلك العالم صاحب المذهب الغربي فلا يريد بديلا عنه.
- تجاهل ما اختص به العرب دون غير هم مما لا يوجد في المذاهب والنظريات الغربية. (٢)

هذا وصف عام لما عليه حال بعض المحدثين مع تراثنا اللغوي، يستوجب منا ذكر بعض المقدمات في أصول البحث العلمي يذكر ها لنا العلامة الحاج صالح عند النظر في تراثنا اللغوي ومحاولتنا التوفيق بينه وبين الدراسات والنظريات الحديثة الغربية حري بنا أن نراعيها:

أ/ في موقفنا من النظريات الغربية الحديثة:

النظريات والمذاهب ليست هي الحقائق العلمية التي يجتمع على صحتها كل العلماء.

لهذا: لا نأخذ كل ما يقوله المحدثون من علماء اللسانيات وننطلق منه كأصول ثم ننظر ما الذي يوافق ذلك فيما جاء به

<sup>(</sup> $^{'}$ ) : ينظر: بحوث ودر اسات في اللسانيات العربية،  $^{(}$ 

<sup>(&#</sup>x27;): ينظر: تأصيل اللسانيات العربية عند تمام حسان وعبد الرحمن الحاج صالح، دراسة ابستمولوجية في المرجعية والمنهج، عبد الحليم معزوز، ص٣.

العلماء القدامى من أقوال فنحكم على بعضها بالصحة لموافقتها لها وبعضها بالخطأ (بل بالبدائية) لمخالفتها. فهذا تعسف محض. (٣)

لنظريات اللسانية
 الحديثة فلا يجوز أن تقبل أي نظرية كليا أو جزئيا إلا كآراء
 وافتراضات وذلك لتفادي التخليط بين المفاهيم العربية
 القديمة وبين ما ظهر من الأفكار والمناهج في اللسانيات
 الحديثة (٤)

٣-هناك أصول علمية مجمع عليها في زماننا بين جميع العلوم هي التي يجب أن تكون المحك في اختيار الصفة العلمية لأي فكرة ولأي مذهب ولأي منهج تحليل لعمومها وانطباقها على جميع المعارف ولعدم الخلاف فيها. (٥)

ب/في تعاملنا مع مصادر التراث والأخذ منها: <sup>(٦)</sup> ١- ضرورة الرجوع إلى ما قاله القائل هو نفسه والامتناع

البات من الاكتفاء بما روى عنه.

٢- ضرورة الاصطفاء للمصادر وتخير ما أجمع العلماء قديما وحديثا على صحته وعدم الخلط بين الكتب العلمية والكتب الشبه علمية التي ألفت غالبا للتسلية والحكايات والمسامرات.

وإنما يجب العناية بهذه المقدمات؛ لأنها تحمي كثيرا من الخطط القائم بين ما هو رأي وما هو مسلمات، وما يتبعه أيضا من إسقاط لهذه النظريات الحديثة على المذاهب العربية القديمة، كذلك الخلل الناتج عن الاعتماد على مصادر غير أصيلة والاكتفاء بما جاء في الشروح والمراجع الوسيطة والذي ينتج عنه فهم خاطئ أو تأويل في غير محله وإصدار أحكام حول التراث اللغوي غير صحيحة.

يقول الحاج صالح: "فالذي حملنا على اعتماد هذه الأصول هو ما لاحظناه عند الكثير من معاصرينا من العرب ومن غير هم كميلهم إلى الاكتفاء بما يقوله المتأخر عن المتقدم والتهاون بما قاله المعني بالأمر نفسه والاقتصار بما روي عنه كل هذا مع وجود النص الأصلي ثم الاعتماد على الحكايات التي يحكيها مؤلفو الأدب وكتب الطبقات حول عالم قديم فقد ينسب هؤلاء إلى العلماء القدامي أقوالا لم يقلها أحد منهم ومذاهب لم ينقلوها عنهم مباشرة أو لم يقولوا بها". (٧) هذه بعض من الأصول التي جاءت عند الحاج صالح في ظني أنه مما يجب التنبيه عليه، لأنه إن كان هناك من سبب ترجع إليه الإشكالات والادعاءات حول المسموع وإمكانية ترجع إليه الإشكالات والادعاءات حول المسموع وإمكانية هو في ظني راجع إلى عدم التمحيص والنظر في موروثنا الغوي وطريقة تناول الأوائل له، والتبني لما جاء به الغرب

من أقوال ومذاهب والاعتقاد بأنها حقائق ومسلمات يجب اسقاطها على تراثنا اللغوي. مع الأخذ بالاعتبار بأننا لا نرفض الحديث ولا نقدس القديم إنما نحاول أن نوازن بين الطرفين فنعرف قدر تراثنا وما يحمله من علوم أصيلة وننتفع بكل ما هو حديث بدون تقليد وتبعية عمياء، فالعلم كما يقول الحاج صالح أحوج الأشياء إلى التفاعل والتداخل والأخذ بما يأتى به الأخرون.

المبحث الأول: المسموع اللغوي العربي والاستشهاد به وروايته:

يعد السماع أهم الأدلة التي قام عليها النحو العربي وأكثر البحوث والدراسات قامت حول هذا الدليل منقبة وكاشفة ومؤسسة في القديم والحديث. فعلماء اللغة الأوائل في قضية الاستشهاد والرواية عن العرب كانت لهم مبادئ ومقاييس محددة يلتزمون بها عند أخذ اللغة عنهم وفي العصر الحديث حاول المحدثون إخضاع هذه المقاييس لمبادئ اللسانيات الغربية والبنيوية منها على وجه الخصوص.

إلا أن ما قام به العلامة الحاج صالح يتميز بأنه حاول أن يؤصل لهذا المسموع ويجعل منه دليلا علميا يعتد به كما هو في الدراسات الغربية الحديثة كاشفا عن حقائق لغوية غابت عن الأذهان ومعتمدا على مبادئ علمية تأصيلية.

ومن أهم ما قام به في هذا السياق هو الكشف عن بعض المفاهيم المتعلقة بالسماع اللغوي التي لحقها التخليط واللبس ومن ذلك: مفهوم " الفصاحة" ومدلوله عند العلماء الأوائل (سيبويه وشيوخه) كمصطلح لغوي نحوي.

فمن خلال تتبعه لمصطلح الفصاحة عند سيبويه -كونه أقدم تصور علمي لغوي عربي أصالة في ميدان العربية- يبين لنا أن سيبويه لا يسمي العربية بأي شيء مما هو مشتق من مادة (ف ص ح) ويكتفي بتسميته إياها "العربية" ولا يطلق صفة الفصاحة إلا على الناطق. ولا يستعمل أيضا لفظة "المولد" ليطلقها على غير الفصيح ولا على الألفاظ غير الفصيحة. (أ) وعند تتبعه لهذه اللفظة من خلال طريقة المقارنة والمقايسة الدلالية (أ) خرج لنا بأن هناك مدلولين للفظ الفصاحة هما:

- صفة من يرتضي لغته كلّ من ينطق بنفس اللغة على أصلها بدون تغيير.

- وبالتالي عدم وجود لأي شيء في لغته لا ينتمي إلى لغة هؤلاء الناطقين.

ثم وسع هذا التتبع من خلال ما جاء عند النحاة واللغويين في زمان سيبويه أيضا فوجده أنه يحمل المدلولات التالية: (١٠) . صفة من ترتضى عربيته ويوثق بلغته ويؤخذ بها.

<sup>(^):</sup> ينظر السماع اللغوي، ص: ٢٨

<sup>(</sup>أ) : المقايسة الدلالية: طريقة تحليلية دلالية بالعودة إلى النصوص وهي طريقة تشخيصية للمعاني، أي استكشافية للمعنى المقصود، وقد تكون برهانية، المرجع نفسه، ص ١٧

<sup>(&#</sup>x27;') : ينظر: السماع اللغوي، ص: ٣٨

<sup>(</sup> $^{7}$ ) : ينظر: السماع اللغوي العلمي عند العرب، عبد الرحمن الحاج صالح، ص:  $^{\Lambda}$ .

<sup>(</sup>١): السابق.

<sup>(°):</sup> السماع اللغوي، ص: ٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(¹</sup>) : السابق، ص: ٩

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>): السابق.

٢. السلامة اللغوية: أي كون هذا الناطق ينطق بكلام عربي بالتمام سليما عن الخطأ اللغوي الذي لا يعرفه الفصحاء إطلاقا، فالخطأ من الناحية العلمية المحضة هو عدم انتماء العبارة الموصوفة بذلك إلى كلام العرب ليس إلا.

٣. الاستعمال الكثير المعروف من كلام الفصحاء، ووضوح الكلام بالنسبة لهم.

أن يكون الناطق الفصيح اكتسب العربية من بيئته التي عاش فيها أي أن تكون لغته الأولى وألا يكون قد تعلمها من ملقن.

كما أنه تتبع مدلول الفصاحة عند غير النحاة فوجدها عند غير هم تطلق ويراد بها: (۱۱)

- طلاقة اللسان.
- بيان كلام الفصيح ووضوحه وفهم السمع له.
  - حسن الكلام وبلاغته.
    - السلامة من اللحن.

وهي بهذا تتفق مع المدلول النحوي لمصطلح الفصاحة في اثنتين: بيان الكلام ووضوحه، وسلامته من اللحن كما يذكر الحاج صالح. وهو في تتبعه لمدلول الفصاحة عند سيبويه ومن في زمانه يريد أن يؤكد لنا:

"أن ليس معنى الفصاحة عند سيبويه أكثر مما يعنيه علماء اللسان في زماننا ولم يقصد سيبويه من كلمة الفصاحة معنى الخلوص من العناصر اللهجية أبدا كما يدعيه بعضهم". (١٦) ممن أوّل ما قصده النحاة من كلمة الفصاحة "بالصفاء بمعنى الخلوص من العناصر والصفات اللهجية \_ كما يراه المستشرق بلاشير بصفة خاصة والتمسك باللغة الأدبية دون اللهجات فهذا يكذبه كل ما جاء عند المؤسسين للنحو العربي والدراسات اللغوية العربية من أقوال وأحكام تدل كلها على اعتمادهم فقط على الكثرة والشيوع للعناصر اللغوية عند من لم تتغير لغته...". (١٦)

كما أنه يؤكد أن الفصيح الذي يجوز عند علماء العربية الأخذ بلغته هو الناطق الذي اكتسب ملكته اللغوية في العربية الفصيحة (لغة القرآن) بالسليقة أي في أثناء نشأته بدون تلقين وفي بيئة من السليقيين الناطقين بالسليقة أي في أثناء نشأته بدون تلقين وفي بيئة من السليقيين الناطقين بتلك اللغة فكذلك الأمر تماما في زماننا بالنسبة لأي لغة وأي لهجة وهذا ما يقره علماء اللسانيات". (١٤)

كذلك يريد أن يبين لنا أن الفصاحة عند النحاة واللغويين العرب القدامى تعني السليقة أي: التكلم باللغة من دون تعلم. فالفصاحة والملكة والسليقة مصطلحات استعملها النحاة الأوائل ويريدون بها معنى واحدا وهو تعلم اللغة بدون تلقين.

وأن للفصاحة عند العرب معنبين: الفصاحة اللغوية وهي التي نجدها عند النحاة واللغوبين وتعني عدم اختلاط العربي الفصيح بغيره من الأمم، أو يكون قد اختلط وقتا قصيرا لم تتغير فيه لغته. والفصاحة البيانية وتعني قدرة المتكلم على إنشاء كلام بليغ سليم من اللحن وواضح ومبين.

وأيضا أراد بالكشف عن مفهوم الفصاحة أن يبين لنا عدم وجود علاقة بين الفصاحة والجنس: وأن الأوائل لم يربطوا بين السليقة والجنس كما يظن المحدثين إذ تصور ذلك ر مضان عبد التواب و غيره)°١) و الذي يقول: "يرى اللغويون العرب القدماء أن السليقة مرتبطة بالجنس والوراثة أي أن لا يتصور أن يسيطر على اللغة العربية غير العربي كما أنه لا يمكن أن يتقنها إتقان العربي لها وهم بذلك قد تصوروا أن هناك أمرا سحريا هو سر السليقة ... أما السليقة في رأي المحدثين فهي لا تعدو أن تكون مرحلة من مراحل إتقان اللغة.... وليس في السليقة اللغوية لدى المحدثين شيء غامض أو سحري كما كان علماء العربية القدماء يظنون، حين ربطوا بينها وبين البداوة حينا أو الجنس العربي حينا آخر؛ إذ لم يتصوروا أن الأجنبي عن العربية يمكن أن يتقنها كأبناء العرب مهما بذل من جهد أو صرف من زمن". (١٦) فلهذا يؤكد الحاج صالح أنه ليس هناك علاقة بين السليقة وبين العرق والجنس " إذ قد لاحظ العلماء العرب أنه قد تتوفر الظروف لأن ينشأ أي إنسان مهما كان عرقه في بيئة غير بيئته الأصلية فيكتسب (في صغره) لغة هذه البيئة بالسليقة مهما كان وعلى هذا فلا ترادف عبارة "العربي الفصيح" ههنا " العربي القح" على الإطلاق". (١٧)

ومما يؤكد أن القدامى لم يربطوا بين الفصاحة والجنس وأن كل من كان عربي فهو فصيح أنهم جعلوا حدودا لرقعة الفصاحة من الناحية المكانية والزمانية وأبعدوا كل من تأثر لسانه بالأعاجم.

المبحث الثاني: السماع اللغوي العربي في مقابل المدونة اللغوية في اللسانيات الحديثة:

يرى العلامة الحاج صالح أن ما يسميه العلماء القدامى بالمسموع أو" السماع" هو ما يقابل "المدونة اللغوية"(١٨) في اللسانيات الحديثة، فـ" المسموع العربي هو مجموعة من النصوص جمعت في داخل تراب معين حدد العلماء تخومه وسكانه. واعتبروا أيضا أنه غير قابل لأي تغيير من الأخذ المدون... فأي نص أو عبارة سمعت من أهل هذه اللغة يجب على اللغوي أن يدونها كما وردت عند أهل هذه اللغة وهم هنا فصحاء العرب وحدهم". (١٩١) ويعد هذا المسموع أعظم مدونة تاريخية شهدها تاريخ البشرية.

<sup>(</sup>١٦) : فصول في فقه اللغة، ٣٨

<sup>(</sup>١٧) : السماع اللُّغوي، ص: ٤١

<sup>(^^) :</sup> هي عبارة عن مسموع مسجل يتكون من كلام تكلم به بعض من يمثل حق التمثيل اللغة المر اد وصفها، المرجع نفسه ص٢٦٧.

<sup>(</sup>١٩) : السماع اللغوي، ص: ٢٦٨

<sup>(</sup>۱۱) : ينظر السماع اللغوي، ص: ٥٧

<sup>(</sup>١٢) : ينظر السابق، ص: ٢١

<sup>(</sup>۱۳) : السابق، ص: ٦٣

<sup>(</sup>۱٤) : السابق، ص: ۲۰

<sup>(</sup>۱°): ينظر إبراهيم أنيس، من أسرار العربية، ص٢٠-٢١

فالمدونة في مفهوم اللسانيات الحديثة التي تعني: "المادة اللغوية التي تكون منطلقا لتقعيد اللغة") \(^\text{Y}\) لا تخرج عن مفهوم السماع عند القدامي وما فعله الحاج صالح هو إضفاء صفة العلمية على المسموع العربي. فالمصطلح وإن لم يوجد بلفظه في ذلك العصر إلا أنه موجود بمعناه.

ويرى أن كل ما يحتوي عليه هذا المسموع أو هذه المدونة ينحصر في نوعين من النصوص:

- ✓ نصوص أخذت وهي محفوظة في الصدور (المنقولة شفهيا).
  - √ نصوص حرة عفوية.
  - أو لا: النصوص المحفوظة:)<sup>٢١)</sup>

ويعرفها بأنها: نصوص نقلت شفاهيا من جيل إلى جيل، ولم يأخذها العلماء مباشرة من مصدرها الأصلي، فهي نصوص نقلت على صورة واحدة، إلا أن تأدية الناقلين لها كانت مختلفة لاختلافها في الأصل، واختلاف المنشأ اللغوي للناقل. ويدخل في هذا النوع من النصوص:

- النص القرآني من خلال القراءات القرآنية المتوارثة.
- الشعر الجاهلي وشعر المخضرمين الذي توارثه فصحاء العرب.

ونلحظ هنا عدم إدخاله الحديث النبوي ضمن هذه النصوص، وما ذلك إلا لأنه يرى أن المبادئ العلمية لسماع علماء العرب لمعطيات اللغة وتوثيقها مغايرة للمبادئ التي بُني عليها الحديث الشريف. (۲۲)

### وهذا بيانها عنده:

أولا: من مبادئ السماع عند علماء اللغة هو الاعتماد على مصدر وحيد في توثيق اللغة وهم فصحاء العرب الموثوق بعربيتهم الذين عاشوا في عصر السماع.

وهذا يعني: أن علماء اللغة لم يعتمدوا أبدا على مصدر مكتوب بل إن مصادر هم كلها شفاهية، ولهذا لا تجد في كتاب سيبويه "قرأت في" و "أخبرني فلان في كتابه"؛ وسبب عزوفهم عن المكتوب والمدوّن أن كل ما كتب من المعطيات التاريخية والأدبية وغيرها في عصور التدوين الأول وما قبله برهن العلماء الأولون على أنه مشكوك في صحته؛ لأنه غالبا لا تعرف مصادر ما كانوا يسمونه بالصحف ولأن هذه الصحف حشيت بالحكايات العجيبة والأساطير. ("٢١)

ثانيا: سيبويه وكل العلماء منذ زمن أبي عمرو بن العلاء شيخه هو المصدر الأول لما سمعه فإذا روي عن شيخه فيكون له إسناد إلى عالم واحد فقط بينه وبين العرب.

بينما الأحاديث الشريفة تحتاج قبل كل شيء أن يعرف فيها المصدر الأول وهو صاحب الخبر الأول وأن يكون كل راو في الإسناد معروفا كفرد ومعروفا كناقل أمين. فأصحاب

الحديث مضطرون إلى ذكر أسانيدهم الطويلة إلى التابعين ثم الصحابة. (٢٤)

ثالثا: حجية الشاهد الشعري تثبت من جهة انتمائه إلى المسموع من فصحاء العرب، فإذا أجمع العلماء في ذلك الزمان على ذلك ثبتت صحته ككلام نُقل من أفواه أولئك العرب.

ولهذا نجد أن اسم الشاعر في زمان التحريات في عين المكان غير مطالب بذكره العالم اللغوي ليثبت انتمائه إلى الفصيح لأن حجيته حاصلة من جهة انتمائه إلى المسموع من فصحاء العرب. (٢٥٠)

وفي هذا البيان رد على مقولة: " أن النحاة قد يستشهدون على كلام العرب ببيت مجهول القائل".

إذ إن أن هذا القول كما يذكر الحاج صالح "غير وارد أبدا ههنا لأن السماع اللغوي في الظروف التي عرفتها اللغة العربية غير الرواية للحديث النبوي؛ إذ المهم هنا أن يكون الناقلون هم المسموع عنهم من فصحاء العرب المعروفين بذلك عند جميع العلماء لأنهم هم وحدهم توارثوه وهم فصحاء، ولم يكونوا بالضرورة في القرنين الأول والثاني من أهل البادية". (٢٦)

فالتحقق من اسم الشاعر ومعرفته غير ضروري لإثبات السماع كونه مسموعا من فصحاء العرب وهم حجة. وهذا يؤكد أن جهالة العين في الاستشهاد لا تؤثر ولا تقدح إذا صحت نسبته لزمن الاحتجاج وإنما يؤثر هو جهالة الحال.

# • نصوص حرة عفوية: (۲۷)

وهي كما يعرفها: النصوص التي سمعها اللغويون من أصحابها مباشرة، فليست بكلام محفوظ، ومنقول، بل حفظه الناس من غير هم، فأصحابه هم الذين تكلموا به عفويا، وأكثر هذه النصوص هي من الكلام المنثور. وفيها الكثير من الشعر وبعض الأبيات سمعت من كلام آخر منثور، وكذلك العدد الكبير من القصائد سمعت ودونت منذ بداية عصر التدوين. ويتمثل الكلام المنثور في: لغة التخاطب اليومي، ولغة الأمثال وما يجري مجراها من التراكيب الجامدة.

ويذكر الحاج صالح: أنه قد كثر مجيء هذا الكلام المنثور كشواهد في كتب النحو، وعند سيبويه نجد مجموعة كبيرة منها ويقارن دائما بين ما يسميه " الكلام" و هو الكلام المنثور وبين الشعر، يقول على سبيل المثال: "سمعناهم يتكلمون به في الكلام". (<sup>٢٨</sup>) ، "و هذا كلام أكثر ما يكون في الشعر وأقل ما يكون في الكلام". (<sup>٢٩</sup>)

مبينا أن دراسة هذه المسائل وتدوينها وتلخيصها في مجموعات بعد زمان متأخر عن زمان السماع وبعد زمان سيبويه في مجموعات سميت بـ" المجالس" أو " الأمالي"

معجم المصطلحات الألسنية، مبارك مبارك،  $(\Upsilon)$ : معجم المصطلحات الألسنية،

<sup>(</sup>۲۱) : السماع اللغوي، ص: ۲۰۲ (۲۲) : ينظر: السماع اللغوي، ص۲۰۷

<sup>(</sup>۲۲) : ينظر: السماع اللغوي، صر (۲۳) : ينظر: السابق، ص: ۲٥٤

<sup>(</sup>۲۲) : السابق: ۲۰۸

<sup>(</sup>۲۰): السابق

<sup>(</sup>٢٦): السماع اللغوي، ص: ٢٥٩

<sup>(</sup>۲۷): ينظر السابق، ص: ۲٦۲

<sup>(</sup>۲۸) : الكتاب (۲۸)

<sup>(</sup>۲۹٬۱) : السابق (۲۷۷/۱)

أوجد صعوبة في المحافظة على المسموع من الكلام المنثور فأكثر الحكايات وإن كان لها أصل صحيح إلا أنه لا يمكن أن يتحقق من ذلك، وخاصة ما جاء في الموسوعات الأدبية كالأغاني والعقد الفريد والكثير من كتب الأدب وأصحابها لم يكونوا من علماء اللغة التي يختلط فيها السماع الصحيح بالز ائف.(۳۰)

ما عدا الأمثال وما يجري مجراها من التراكيب الجامدة فإنه لم يصبها ما أصاب كلام التخاطب لشبهها بالشعر من حيث سر یانها بین الناس (۳۱)

ثم يشير إلى أن هناك اعتراضا يمكن أن يجعل المسموع كما هو عند العلماء العرب بعيدا عن المدونة اللغوية الحديثة وهو: تغطيته لمكان واسع جدا ولزمان طويل جدا يتعذر أن تبقى اللغة فيه على ما كانت عليه. (٣٢)

ومنشأ هذا الاعتراض أنه: يمكن أن يكون قد حصل اختلاط بين اللغات في داخل المدونة الواحدة والمفروض هو أن يكون محتواها اللغوى منسجما لا اختلاط فيه. (٣٣)

ويجيب عن هذا الاعتراض بقوله: "بأنه غير صحيح أو لا أن لا يمكن أن تحتوي المدونة اللغوية \_ في أي وقت كان- إلا على استعمالات مطردة منسجمة وألا تكون فيها عناصر قديمة أو محدثة ... بدعوى أنها تختص بحالة أو وضع واحد للغة في زمان واحد. والواقع أن في داخل الحالات اللغوية المستقرة يمكن أن نكتشف بقايا من نظام لغوي قديم جدا والكثير من الشواذ عن القياس هي من هذا الجنس وذلك مثل الأسماء لغير العاقل التي تجمع جمع مذكر سالم في العربية: مثل الأرضين والعالمين وغير ذلك ... فليس من مدونة إلا فيها هذه الاختلافات الناتجة عن التحول الطبيعي عبر الزمان"، (٣٤) وأنه وإن حصلت بعض التغييرات في النظام اللغوي وهي تغييرات جزئية ولا تعم النظام كله فإن المقياس العلمي الأساسي هو ثبوت النظام بحيث يمكن أن يحصل به التفاهم وأن يفهم رجل من عصرنا ما حفظ من كلام رجل سابق عاش في عصر آخر .(٥٥)

مبينا أن "العلماء العرب كانوا يقصدون هذه العربية كنظام لغوى خاص ثابت عبر المكان والزمان يمكن أن يعرف بمقياس واحد وهو إمكانية التفاهم به إلى أن يصير ذلك ممتنعا" (۲۶)

ويوجه نقده للوصفيين في زماننا واكتفائهم بالمدونة المغلقة بدعوى أن ذلك سيجنبهم الاختيار التعسفي للمعطيات بقوله: " صحيح أن البحث عن المعطيات المتقطع من هنا وهناك وفي أي زمان قد يدعم عند بعض الباحثين ما

يكون فيهم من الذاتية التي تساعد على التوهم والشبهة إلا أن السلوك المعاكس المتطرف الذي يؤدي بالباحث إلى أن يغلق مدونته كما يفعله الوصفيون في زماننا ليبني عليها هي وحدها كل أوصاف اللغة هو سلوك عقيم من الناحية العلمية بل هو غير منطقى إذ ليس من حق أحد أن يطالب الباحث باكتفائه بعينة من المعطيات المعينة والمحدودة جدا وأن يمنعه من أن يرجع إلى ما شاهده زملاؤه ومن جاء قبله وأن يمنعه من كل تحقيق بدعوى أن ذلك سيجنبه الاختيار التعسفي للمعطيات". (٣٧)

ثم يوجهنا إلى سلوك هو أعقل من هذا كما يقول وهو " ما انتهجه علماؤنا القدامي من توثيق الجماعة من أهل الاختصاص لما يأتي به الباحث من معطيات" معللا بـ" أن هذا أكثر موضوعية من التعسف الذي دعا إليه البنيويون من الاكتفاء المطلق بمدونة مغلقة". (٣٨)

ووجه هذا التعليل عنده: "لأن المنهج العربي هو رجوع إلى المسموع الجماعي لا إلى مسموع شخص معين". (٣٩) المبحث الثالث: اختلاف الروايات على شواهد سيبويه وتفسير هذا الاختلاف:

كثرت هي الادعاءات والاعتراضات الموجهة إلى الشواهد التي جاءت عند النحاة وفي كتاب سيبويه، من ذلك استشهاده بشعر مجهول قائله، وبشعر مصنوع، واختلاف الروايات وتعددها عنده وعند النحاة، وقد وردت هذه الادعاءات أول ما وردت عند المبرد في بعض كتبه وخاصة كتابه (مسائل الغلط) وقد رد عليه العلماء، وكذلك ابن قتيبة وإن كان اعتراضه على شيء قليل من شواهد سيبويه كما يذكر الحاج صالح. (٤٠)

ولم تكن هذه الادعاءات فقط عند المتأخرين فإننا أيضا نجدها عند بعض من المعاصرين الذين يرون أن الشاهد الصحيح هو ما دوّن في الدواوين ويتهمون النحاة بالتغيير في الرواية، ونذكر منهم:

عبد العال سالم مكرم في كتابه (شواهد سيبويه من المعلقات في ميزان النقد)، يقول في كتابه بعد أن ذكر عددا من الأبيات استشهد بها سيبويه: "مع قلة الشواهد النحوية من شعر المعلقات، فإن هذا القليل لم يسلم معظمه في ميزان النقد، إما لتغيير في الرواية، وإما لصنع متكلُّف حدث من أجل القاعدة". (٤١)

ويصف سيبويه بالتزوير بعد أن علَق على استشهاد سيبويه بقول الأعشى:

إن تركبوا فركوب الخيل عادتنا أو تنزلون فإنا معشرٌ ئــزُل

<sup>(</sup>٢٦): السماع اللغوي، ص: ٢٧١

١): السماع اللغوي، ص: ٢٧٥

<sup>(</sup>۳۸) : السابق ُ (۳۹ُ): السابق

٤): الشعر والشعراء، (١/ ٥٥-٤٤)

<sup>(</sup>۱٬۰): السماع اللغوي، ص: ۷۱

<sup>(</sup>٣٠) : ينظر: السماع اللغوي، ص: ٢٦٤

أ): ينظر: السماع اللغوي، ص: ٢٦٥ (ُ<sup>٣١</sup>): ينظر: السماع اللغوي، ص (٣٢): ينظر: السابق، ص: ٢٦٩

<sup>(</sup>٣٣) : السآبق

يقول: "رجعت إلى ديوان الأعشى فلم أجد البيت الشاهد على النحو الذي رواه سيبويه، لأن الرواية في الديوان هي: قالوا الركوب فقلت: تلك عادتنا أو تنزلون فإنا معشرٌ لُـــزُل

وعلى هذه الرواية فالبيت الشاهد لا يصح لهذه القضية التي رفع لواء الحوار فيها سيبويه حينما غير هذا الشاهد؛ ليكون شاهد زور فيما يسمى بالعطف على التوهم". (٢٤)

وقد تصدى للرد عليه "حسن الشاعر" وأبطل حججه في كتابه (اختلاف الرواية في شواهد سيبويه).

ومن المعاصرين أيضا على محمد فاخر في كتابه الذي بعنوان (تغيير النحويين للشواهد، بحث يشتمل على أكثر من مائتي بيت حرّفها النحويون للاستشهاد بها) يقول: "وأقصد بتغيير النحويين للشواهد تغيير رواية البيت ليكون فيها الشاهد النحوي لقاعدتهم على أن تكون الرواية الصحيحة عير التي استشهدوا بها، ومعنى الرواية الصحيحة للبيت أي عير التي قالها الشاعر، وسُجِّلت في ديوانه أو صُحِّحت في كتب الأدب وطبقاته، والشعر ومجموعاته، التي هي مصادر النحاة في شواهدهم والمعين الذي يستقون منه ويردون إليه".

ويضيف "فإذا كان لا بد من رواية صحيحة للبيت فلتكن تلك التي في ديوان الشاعر أو في كتب الأدب وماعدا ذلك يعد خطأ وتحريفا للرواية.."(33)

ولا نسلم للباحث بكلامه هذا ولا نعلم كيف يجزم أن هذه الدواوين وكتب الشعر هي المصدر الصحيح للنحاة؟

وما يهمنا هنا هو كيف قرأ العلامة الحاج صالح هذه الاعتراضات وكيف كان تفسيره لها:

بعد اطلاعه على هذه الشواهد عند المبرد وردود العلماء عليه ودر استه لها يذكر لنا أن منهج المبرد و عادته هو "رد الرواية التي لا تناسب رأيه إما بمجرد الطعن في صحتها وإما باتهام النحاة بتغييرها أو باختلاقها بدون أن يأتي على ذلك بأي دليل". (٥٤)

ثم يشرع في تفسير هذه الاعتراضات وما يعتمد عليه هؤلاء المعترضون فيقول: "إن أهم ما يعتمد عليه المعترضون على شواهد سيبويه وغيره هو "اختلاف الروايات" ولا يأتون بدليل على ما يدعونه من خطأ أو تغيير". (٢٠٠)

ويؤكد أن اختلاف الروايات هو ظاهرة طبيعية ولا يوجد ديوان إلا وتكثر فيه كلمة "ويروى" ولا سبيل إلى تضعيف إحداها دون الأخرى إلا بدليل.

ثم يبين لنا أن السبب في هذا الاختلاف كما بينه العلماء القدامى هو استحالة أو صعوبة بقاء الرواية الشفاهية في جميع الأحوال بدون أن يصيبها تغيير وأن المغير هو في

الحقيقة الراوي من العرب الفصحاء لا العالم من علماء العربية والعلماء مضطرون إلى الاعتداد بكل الروايات لأنها كلها حجة ما دامت رائجة في وسط العرب الفصحاء الذين يستشهد بكلامهم.  $(^{4})$ 

ثم ينقض الاعتقاد الشائع والذي يحمل أنواعا من المغالطة وهو: أن المرجع الأول في تصحيح الشواهد هو ديوان الشاعر، وأن وجود الشاهد في ديوان الشاعر هو الأصل الذي يجب أن يرجع إليه.

مبينًا أن هذا الاعتقاد هكذا بدون قيد ولا شرط في منتهى السذاجة، وذلك لسبين: (٤٨)

1. أن الكثير من الدواوين قد طبعت في زماننا هذا طبعة مجردة من النشر العلمي المحقق.

Y. وأن هذا الاعتقاد قد يجعل صاحبه يعتمد على كتب الأدب ومجموعات الشعر على أنها هي المعين الوحيد حتى للعلماء الأولين لكل ما قاله العرب من الشعر والذي ينتج عنه اعتقاد بأن ما استشهد به النحويون واختلف عما في هذه الكتب والدواوين فالذنب على النحاة الذين غيروا الشاهد ليطابق ما قعدوه من قواعد.

ويضيف أن في هذا الاعتقاد أنواعا من المغالطة "فكيف يمكن أن تكون كتب الأدب وحتى كتب اللغة هي المعين لكل الناس في كل زمان وخاصة في زمان سيبويه وشيوخه وهذه الكتب لم تكن ظهرت بعد في زمانهم!".

موضحا أن كل ما جاء في كتاب سيبويه هو " مما سمعه من العرب مباشرة وما سمعه العلماء من قبله".  $(^{\{9\}})$ 

وعلى هذا ف" قد أجمع العلماء القدامى على القول بأن سيبويه لم يأخذ من ديوان أو صحيفة فكل ما ورد فيهما كان بالضرورة يعتبر حجة. فكيف يدعي المدعون أنه مغير عما جاء في الدواوين بفعل فاعل وهم أولئك النحويون الأولون السابقون في الزمان لانتشار الدواوين؟!" (٥٠)

المبحث الرابع: أنواع الرواة وأهمية إدراك الفروق بينهم:

من الأمور المهمة التي تعرض لها الحاج صالح هو بيان أنواع الرواة واختلافهم في الغاية من الرواية، والذي نتج عن عدم التفريق بينهم لبس وادعاءات غير صحيحة حول رواية الشعر الجاهلي وتكذيبه من قبل بعض المستشرقين ومن تبعهم كاطه حسين"، يقول ناصر الدين الأسد: "وقد استقى الدكتور طه حسين أكثر مادته — حيث يستشهد ويتمثل بالأخبار والروايات من العرب القدماء وسلك بهذا سبيل "مرجليوث" في الاستنباط والاستنتاج، والتوسع في دلالات الروايات والأخبار وتعميم الحكم الفردي الخاص واتخاذه قاعدة عامة ثم صاغ تلك المادة وهذه الطريقة بإطار من أسلوبه الفني وبيانه الأخاذ، حتى انتهى إلى ما انتهى إليه من أسلوبه الفني وبيانه الأخاذ، حتى انتهى إلى ما انتهى إليه من

<sup>(</sup>٤٧): ينظر السماع اللغوي ص: ٢٩٠

<sup>(ُ^</sup>۱٬): السابق

<sup>(</sup>٤٩): السابق ص: ٢٩١

ر ° ) : السابق

<sup>(</sup>۲۱): شواهد سيبويه (۸٤،۸٥)

<sup>(</sup>٣) : السماع اللغوي، ص: ١٦

<sup>(</sup>ئ ؛): السابق

<sup>(ُ</sup> ثُنُ : السابق، ص: ۲۷۹

<sup>(</sup>٤٦) : السابق، ص: ٢٩٠

أن الكثرة مما نسميه أدبا جاهليا ليست من الجاهلية في شيء، وإنما هي منحولة بعد ظهور الإسلام، فهي إسلامية تمثل حياة المسلمين وميولهم وأهواءهم أكثر مما تمثل حياة الجاهليين".

ثم يذكر لنا الحاج صالح أن هؤلاء الرواة على قسمين: ١. الرواة من اللغويين.

٢. والرواة من غير اللغويين.

أولا: الرواة من اللغويين: وينقسمون إلى ثلاثة أقسام بحسب

- الرواة الجامعون للشعر والمحققون له لأول مرة. وهم: أبو عمرو بن العلاء، والمفضل الضبي.
- الرواة الجامعون أصحاب صنعة الديوان. وهم: الأصمعي وأبو عبيدة، وأبو عمرو الشيباني وابن الأعرابي.
- ثم أصحاب الصنعة من عدة روايات. وهم: ابن السكيت، والطوسي، وأبو سعيد السكري.

ثانيا: الرواة من غير اللغويين: وهم (من الإخباريين والنسابين) وينقسموا إلى ثلاثة أقسام:

- علماء محققين غير متساهلين فيما يخص الشعر. مثل: الزبير بن بكار، محمد بن حبيب.
- من تخصص في رواية الشعر في وقت أبي عمرو بن العلاء وهو: حماد الراوية
- من كتب في أخبار الشعراء ولم يكن له علم واختصاص في التمييز بين الصحيح وغيره. مثل: ابن إسحاق وغيره.

وهؤلاء الرواة تختلف طرائقهم عند أخذهم الشعر عن العرب: (۲۰)

فاللغويون:

- لا يأخذون إلا من فصحاء العرب ولا يتقبلون أي معطيات أخرى في الشعر واللغة من أي شخص آخر.
- يميزون دائما بين الموضوع وغيره والمنحول وغيره ولهم طرقهم في ذلك.
- يقومون بتحريات واسعة في البوادي وأراضي الفصاحة للحصول على معلومات صحيحة حول الشاعر وشعره.
- لا يأخذون إلا بالسماع ويمتنعون فيما يخص الشعر واللغة الأخذ من "الصحف".
- أما الإخباريون: باستثناء (الزبير بن بكار، ومحمد بن حبيب).

فإنهم لا ينظرون "في صحة ما يروون من الشعر ولا همّ لهم بذلك إذ لا يعتبرون ذلك من مهامهم فهم لا يقصدون تدوين الشعر بالذات وبالأحرى تحقيقه إنما يستحسنون الإتيان بما يبدو لهم لتزيين ما يحكونه من أخبار أو إثراءه". (٥٠)

وبعد أن عرض لنا أنواع الرواة والفرق بينهم يبين لنا ما الذي يترتب على هذا التفريق:

وهو عدم التسوية المطلقة بين هؤلاء الرواة. وبيان الخطأ الكبير الذي يحصل في زماننا من الاحتجاج بما يرويه الإخباريون فيما يخص الشعر والاعتماد عليهم.

يقول: "فالتسوية المطلقة التي يقيمها بعضهم بين ما كان يقوم به العالم اللغوى وما كان يتمسك به من المبادئ العلمية الدقيقة وبين الرواية المجردة ومن ثم بين نوعين جدّ مختلفين من الرواة: المحقق المتحري وغير المحقق الذي يحكى كل ما يسمع"(٥٤) هو نتيجة للاحتجاج بهذا الذي رواه الإخباري أو هو نتيجة لمحاولة تنزيه بعضهم مثل حماد الراوية مما اتهمه العلماء القدامي والذي لا يعرف من أين يستقي علمه.

ويضيف أن هناك "سبب قديم في هذا التخليط بين جميع الرواة هو ما فعله أبو الطيب اللغوي من إدراج أسماء لبعض الإخباريين في كتابه (مراتب النحويين)" (٥٥)دون أن يفصل بين اللغويين والإخباريين.

كما أنه يؤكد على أن النحاة كان لهم منهج في توثيق النصوص وتحقيقها وهذا المنهج يتمثل في: (٥٦)

١/ التأكد من وجود النص عند فصحاء العرب والتأكد من معرفتهم أو عدم معرفتهم للبيت المريب أو القصيدة المشكوك فيها، وإجماع علماء القبيلة على صحة ذلك وصحة نسبته. ٢/ ولا بد أن يكون التحقيق والحكم الأخير من عمل العلماء من أهل العلم بالشعر وكلهم كانوا في ذلك الوقت من علماء العربية.

وفي هذا دلالة واضحة على اهتمام النحاة الأوائل بمسألة التوثيق والأخذ عمن هو حجة عندهم وتفطنهم لخطر الوضع.

المبحث الخامس: اتساع المادة اللغوية التي نظر إليها النحاة ونقض دعوى الاستقراء الناقص:

يعد الاستقراء مبدأ مهما من مبادئ دراسة أساليب الكلام وأحواله عند النحاة، وهو منهج اتبعه النحاة الأوائل لوضع أصول النحو العربي وقواعده بعد تتبع كلام العرب الفصحاء وتدوينه. ولهذا نجد أن مصطلح الاستقراء واضح في أبواب النحو العربي.

ونجده عند النحاة في تعريفهم للنحو، فالنحو عند ابن السراج: "علم استخرجه المتقدمون من كلام العرب". (٥٧) وعند أبي علي الفارسي: "علم بالمقاييس المستنبطة من استقراء كلام العرب". (٥٠)

لكن هذا الاستقراء في نظر المحدثين كان استقراء ناقصا "فالنحويون عندما وضعوا قواعدهم وبنوا أحكامهم اعتمدوا كلام العرب إلا أن القواعد التي أصلوها لم تصدر عن

<sup>(</sup>۱°): مصادر الشعر الجاهلي، ص: ۳۸۰

<sup>(°</sup>۲°) : السماع (°۳°) : السابق °): السماع اللغوي، ص: ٣٠١

ر ، (°°) : السابق.

<sup>(°°):</sup> السابق.

<sup>(</sup>٥٦) : السماع اللغوي، ٣١١

<sup>( ) :</sup> أحدى ( ° ° ) : الأصول ( ٣٧/١ ) ( ° ° ) : التكملة: ٣.

استقصاء للغة واستقراء لأساليبها وتراكيبها بل كان استقراء ناقصا، اعتمدوا على قليل مما سمعوه من أقوال العرب النثرية والشعرية". (٥٩)

ويُقصد بالاستقراء الناقص: "تتبع أكثر جزئيات الظاهرة واستنباط حكم وتطبيقه على بقية الجزئيات التي لم يتم استقراؤها. ويعد استقراء النحاة من هذا القبيل؛ لأن اللغة وظواهرها من الاتساع بحيث يتعذر الإحاطة بها وتتبع كل جزئياتها". (٦٠)

وقد قسم تمام حسان الاستقراء إلى قسمين: (١١) الاستقراء التام: ويعني العدّ والإحصاء كما يحدث عند تعداد سكان البلاد أو عند إحصاء الكلمات الدخيلة في اللغة. الاستقراء الناقص: ويعنى احراء الملاحظة على نموذج

الاستقراء الناقص: ويعني إجراء الملاحظة على نموذج مختار من جملة الظواهر المدروسة التي لا حصر لها والاكتفاء بالقليل عن الكثير "لأن إثبات ما لا يدخل تحت الحصر بطريق النقل محال". (٢٦)

وحاول أن يدافع عن النحاة في سلوكهم الاستقراء الناقص، مبينا أن النحو في نظره علم مضبوط وليس معرفة تقوم على الاستقراء التام إذ يقول: "وإذا كان العلم بنوعيه (المضبوط وغير المضبوط) إنما يتصف بالموضوعية لاعتماده على الاستقراء في عمومه فإن العلم المضبوط يمتاز بالاستقراء الناقص ومن ثم يكون صناعة على حين يتسم غير المضبوط بالاستقراء التام ومن ثم يكون معرفة". ("<sup>(17)</sup>) فتمام حسان يرى أن النحو علم مضبوط والعلم المضبوط يمتاز بالاستقراء الناقص الذي يجعل العلم صناعة.

ويذكر مصطفى أحمد عبد العليم أن "الاستقراء الناقص من وجهة النظر العلمية الحديثة هو الاستقراء العلمي الصحيح؛ لأنه يكشف عن معرفة جديدة يمكن الاستفادة منها وتطبيقها على بقية الجزئيات". (15)

لكن العلامة الحاج صالح ينقض هذه الفكرة ويؤكد على أن استقراء العلماء القدامى كان استقراء تاما يقول: "يعتقد بعض معاصرينا أن سيبويه و غيره من العلماء القدامى كلما استشهد ببيت شعر أو بيتين فقد بنى قاعدته على ما ذكره من الشواهد وحدها! فهيهات أن يكون الأمر كذلك. وقد أداهم ذلك إلى ظلم علمائنا القدامى بمثل هذه الأقوال المجحفة: أن يكون بنى النحاة العرب قواعدهم على المثال الواحد أو المثالين فكان استقراؤهم لكلام العرب بالضرورة ناقصا".

ويُرجع سبب رواج هذه الفكرة والقول بها عند المحدثين إلى: "الاعتقاد الخاطئ بأن الشواهد هي وحدها المادة اللغوية التي استقراها علماء العربية". (٦٦)

داعما قوله هذا بعدد من الأدلة التي تدل على اتساع المادة اللغوية التي نظر فيها النحاة بعد قيامه بإحصاء كل ما جاء في كتاب سيبويه من ألفاظ تدل على اتساع المادة اللغوية منها على سبيل المثال قول سيبويه: "وهذا في الشعر أكثر من أن أحصيه لك" (٢٣٩)، و"فهذا الغالب في كلام الناس" (٢٤٢)، "قول العرب كلهم"(٧٠٣)، "وزعم يونس أنها لغة كثيرة في العرب جيدة" (٢١٤)،" وقال أكثر العرب"(٤٤٢) و"في كلام العرب كلها"(٣٥٢)، "وهذا قول جميع من نثق وافي كلام العرب كلها"(٣٥٢)، " وهذا قول جميع من نثق بعلمه وروايته عن العرب" (٤٥) وغيرها الكثير من العبارات التي أحصاها الحاج صالح تدل على اتساع المادة اللغوية عند النحاة القدامي.

مبينا أن "الكلام الذي يسمعونه كانوا لا يكتفون في كتبهم بذكرهم – كحجة- الشاهد أو الشواهد التي هي في الحقيقة مجرد أمثلة يمثلون بها ويحتجون بها على وجود هذا النحو من الكلام أو ذاك بل يلتزم سيبويه وشيوخه دائما، كما بيناه، بوصف هذا الذي يذكره من الشواهد على أنه مطرد أو كثير أم قليل أو يكاد لا يتكلم به العرب. فعلى هذا المسموع الواسع الذي سمعه أو نقله من غيره اعتمد هو وشيوخه لوصفه ولاستخراج الثوابت". (١٧٠)

" فالشواهد التي ذكروها جزء فقط من الكمية الهائلة وهي أشعار العرب التي تصفحوها. فكيف يكون استقراؤها مع ذلك ناقصا؟". (١٨)

كذلك يستدل بذكر القبائل التي سمع منها سيبويه أو شيوخه ووصفها بالكثرة وهو دليل على اتساع الميدان التي جرت فيه التحريات اللغوية والكثرة المدهشة للكلام الذي سمعوه وسجلوه وكثرة من سمعوا منهم. (٢٩)

أيضا يرى أن الذي دعا إلى توهم البعض بأن الاستقراء كان لعدد من الشواهد المحدودة هو أن المسموع في كتاب سيبويه وكتب النحاة القدامى لم يأت على شكل مدونة نصوص طويلة أم قصيرة مثل ما هو عليه المدونات في زماننا بل إن ما جاء في هذه الكتب هو شواهد فقط مفصلة على أبواب النحو. لكن هذه الشواهد وإن جاءت مفصلة على أبواب النحو فإنها جاءت هي بعينها أو كمثال لها في دواوين الشعر وفي القراءات وللنحاة مساهمة كبيرة في تدوينها وتصحيحها. (٢٠٠)

<sup>(&</sup>lt;sup>١٤</sup>): المنهج الاستقرائي عند النحاة في ضوء المنهج العلمي الحديث، ص٢٢٨

<sup>(</sup>٦٥) : السماع اللغوي، ص:٣١٧

<sup>(</sup> ۱۱۱ ): السابق، ص:۲۱۸

<sup>(</sup>١٧٠): السماع اللغوي ص: ٣٢١

 $<sup>(^{7})</sup>$ : السابق، ص $(^{7})$ 

<sup>( ) :</sup> السابق (۱۹): السابق

<sup>(</sup>۲۰): ينظر السابق: ۳۲۱

<sup>(°°):</sup> منهج النحاة في استقراء اللغة والاحتجاج بها بين الرد والقبول، مختار بزاوية، ص٧٥.

<sup>(</sup> $^{11}$ ) : المنهج الاستقرائي عند النحاة في ضوء المنهج العلمي الحديث، مصطفى أحمد عبد العليم، ص:  $^{11}$ .

<sup>(</sup>١١): الأصول، ص: ١٦

<sup>(</sup> ۱۲۲ ) : لمع الأدلة لابن الأنباري (۹۹-۹۹)

<sup>(</sup> الأصول، ص: ١٦

كما أنه يذكر أنه " ليس من قبيلة ولا قرية ولا إقليم من رقعة الفصاحة من عصر المهلهل إلى آخر القرن الرابع إلا وهي ممثلة تمثيلا وافيا في أغلبها... فكيف يكون إذن استقراؤهم ناقصا وقد مسحوا شبه الجزيرة مسحا كاملا"(٧١)وقد كان له استقراء لجميع القبائل والقرى التي أخذ منها علمائنا الأوائل ليس هذا موضع تفصيلها.

المبحث السادس: دعوى تقديم الشعر في الاستشهاد والاحتجاج على القرآن والنثر:

لعل كثرة تكرار الشاهد النحوي في كتب النحو وخاصة المتأخرة منها كالشروح والمختصرات هي التي أنتجت الفكرة الشائعة والدعوى الرائجة عند المحدثين حول النحاة واعتمادهم على الشاهد الشعري وتقديمه على الشاهد القرآني أو الشاهد النثري.

ومن المحدثين الذين رفعوا لواء هذه الدعوى محمد عيد في بعض من كتبه، من ذلك قوله:" إن الصبغة الشعرية في النحو العربي تسري في مسائله سريان الدم في العروق وهي مسؤولة عما تعانيه قواعد النحو من اضطراب". ٢٨١ كما يذكر في موضع آخر: "إن الظاهرة الواضحة في كتب النحو العربي هي الاعتماد الأساسي على الشعر؛ إذ يكون وحده هو العنصر الغالب في دراسات المتقدمين والمتأخرين من بين مصادر الاستشهاد". ٧٣

ويظهر هذا الفكر أيضا عند عبد الجبار علوان الذي يقول فلو: "تأملنا في الشواهد النحوية عامّة نجد أن الغالب عليها الشعر، ثم يأتي بعده النثر، ففي أي كتاب نحوي نقرأ نجد الشواهد الشعرية هي الأكثر فالآيات القرآنية، فشيء من الحديث النبوي وقليل من الأمثال والحكم ونبذ من كلام العرب، فالشعر هو المنبع الذي استقى منه النحاة على اختلاف مذاهبهم وأماكنهم وأزمانهم معظم شواهدهم".(٧٤) وتبعهم أيضا شعبان العبيدي إذ يذكر أن النحويين: "تعاملوا مع الشعر أكثر من تعاملهم مع النثر، فالشعر عندهم هو المقدم على النثر، على كل قاعدة تجد شاهدا شعريا يقدمونه حتى على أسمى الكلام وأنبله و هو كلام الله سبحانه". (٥٠) وتجد هذه الفكرة رائجة أيضا لدى محمد عضيمة إذ يقول: "ولو أراد دارس النحو أن يحتكم إلى أسلوب القرآن وقراءاته في كل ما يعرض له من قوانين النحو والصرف ما استطاع إلى ذلك سبيلاً؛ ذلك لأن الشعر قد استبد بجهد النحاة، فركنوا إليه، وعولوا عليه... وكان تعويل النحويين على الشعر ثغرة نفذ منها الطاعنون عليهم؛ لأن الشعر روى بروايات مختلفة؛ كما أنه موضع ضرورة". (٧٦)

وكثيرة هي الأقوال التي صدرت عن المحدثين في ادعائهم طغيان الشعر على القرآن وآياته وعلى النثر وحضوره. وهي في ظني دعوى حقيقية إلى حدّ ما لا ننكر ها، ويكفى النظر في كتب النحاة والدراسات القائمة حوله تجدها مليئة بالشواهد الشعرية وقائمة عليه، لكننا لا نتهم النحاة بها وكأنها سقطة في أعمالهم بل ينبغي لنا إنصافهم ومحاولة تفسير هذا الطغيان والكثرة للشواهد الشعرية على غيرها

ونجد هذا التفسير عند بعض المعاصرين ممن حاول أن ينظر إلى الأمر من زاوية أخرى وأن يجد العذر لمن تقوّل هذا القول وإدعى هذا الادعاء من هؤلاء:

أبو أوس إبراهيم الشمسان الذي يرى أن الذي دعا البعض القول بأن النحاة اعتمدوا على الشعر أكثر من اعتمادهم على القرآن هو أن: " غياب الفرق بين التقعيد والاستشهاد هو ما يدعو إلى مثل هذا السؤال الذي يوهم أن النحويين اهتموا بالشعر أكثر من اهتمامهم بالقرآن، ولكن المفرق بين الأمرين يدرك أن القرآن كان عمدتهم في التقعيد، وأنّ أمر التقعيد يختلف عن أمر الاستشهاد، فالتقعيد بيان لما يقاس عليه، وأما الاستشهاد فهو بيان لظهور استعمال قد يقاس عليه وقد لا يقاس عليه، ومن أجل ذلك كثرت الشواهد الشعرية لا لسهولة حفظها و لا لكثرة نصوصها بل لكثرة ما يقع فيها من مخالفات يعاند فيها الشاعر ما جاءت عليه العربية المشتركة المبنية على جمهرة الاستعمال العربي، وهو ما دعا النحويين إلى الاعتذار للشعراء بأن يقال إن هذا خاص بالشعر، وأن يقال إن هذا ضرورة شعرية، أو هو شذوذ في الاستعمال، والذي ننتهى إليه أن ثمة فرقًا بين أن تثبت بالشاهد ورود الاستعمال وأن تحتج به للتقعيد والقياس عليه".  $(^{\vee\vee})$ 

ويذكر محمد عمار دارين أن" إيراد النحويين لشاهد شعري على المسألة من المسائل لا يعنى أن ذلك هو الدليل الوحيد في المسألة بل قد توجد أدلة أخرى نثرية ومنظومة على هذه المسألة ذاتها، يتعرف عليها الدارس للمسألة المتتبع لأدلتها" (۸۸)

ولا يغيب عن أذهاننا أن النحو إنما قام على المستفيض من كلام العرب، والشعر إنما جاء عندهم للاستشهاد به على ما خرج عن القواعد الكلية ومن هنا تظهر لنا وظيفة الشاهد عند النحاة فهو إنما يستدعى لبعض المواضع التي تحتاج إلى استدلال وليس على الشائع والمستفيض.

أما الحاج صالح فإنه فسر هذا الطغيان والكثرة خير تفسير وأبان عنه إبانة مقنعة مخالفا لما هو شائع ورائج عند المحدثين ويرى فيما يخص النثر أن من الحقائق التي

): في مقال قصير له بعنوان: هل شواهد الشعر أكثر من شواهد

(1/1) : در اسات (1/1) در اسات الأسلوب القرآن الكريم

الآيات، صحيفة الجزيرة، ١٤٣٧

<sup>(</sup>۲۱) : السابق، ص: ۳۲۳

 $<sup>(^{</sup>m YY})$  : المستوى اللّغوي، ص $^{
m YY}$ 

<sup>):</sup> الرواية والاحتجاج باللغة: ص١١٥

<sup>):</sup> الشواهد والاستشهاد في النحو، ص٢٩

<sup>(</sup> $^{\wedge \wedge}$ ): الصبغة الشعرية للنحو العربي بين الحقيقة والادعاء، محمد بن عمار دارین، ص۱۲۰

تحتاج إلى بيان: هو اعتماد النحاة على النثر أكثر من اعتمادهم على الشعر وهو بهذا ينقض كثيرا من الادعاءات التي تقول بأن النحاة جعلوا من الشعر المكانة الكبري في الاحتجاج والاستشهاد واستخراج كلام العرب وأوصافه. فبعد استقرائه واطلاعه على كتاب سيبويه وتحليل ألفاظه يجد أن في الكتاب الكثير من العبارات النموذجية التي تدل على سماع واسع جدا للمنثور، وأن سيبويه اعتمد اعتمادا واسعا على ما سمعه هو من العرب وما سمعه من سبقه من العلماء يقول: " وقد أحصيت في الكتاب أربعمائة وستة عشر ا شاهدا سمعت هي بعينها من الكلام المنثور. أما الكلام المنثور الممثل بأمثلة (قياسية) فيبلغ عدده في الكتاب أربع ألاف وتسعمائة وخمسة عشر مثالا ويمكن أن نميز فيه بين ما هو مثال تركيبي وبين ما سمع من الكلام المنثور هو بعينه مثل الشعر باستعمال النحاة منذ أقدم الأزمنة لرموز تقوم بدور المتغيرات وذلك فيما يخص الأسماء مثل: زيد وعمرو ... ورجل وامرأة... ومن الأفعال مثل: ضرب وانطلق ورأى واشترى... ومن الصفات والظروف: حسن الوجه ومشتقات "ضرب"... وغير ذلك. وعدد هذه الرموز محصور ومعروف وكل مثال يرفقه غالبا تقدير يخص كثرة استعمال العرب له واتساع استعمالهم". (٧٩)

وأشار إلى أن سيبويه لا يمثل للأصول؛ أي الحدود والأبواب المطردة بأمثلة مسموعة هي بعينها وذلك لكثرتها الهائلة، واستئناس العرب والعلماء بها بل بأمثلة تكون في الغالب نموذجية إلا أنها تمثل بالفعل كل ما سمع من الكلام المطرد وما يتفرع عنه. ولا يذكر سيبويه من كلامهم العادي الذي كان يجري يوميا في مخاطباتهم إلا الوجوه من الكلام التي ليست حدّا في ذاتها ولم تأت في جميع لغات العرب. (^^) أما فيما يخص اعتماد النحاة أكثر على كلام العرب مقارنة أما فيما يوعوة بعضهم إلى إعادة العمل الاستنباطي مع القرآن، ودعوة بعضهم إلى إعادة العمل الاستنباطي بالاعتماد على القرآن فيذكر الحاج صالح:

أن القول بتقديم الشعر على القرآن واعتماد النحاة عليه في الاستنباط مستدلين بذلك على العدد القليل من الشواهد القرآنية التي وردت في كتاب سيبويه إجحاف وظلم. وهو لا يختلف معهم في كثرة الشواهد الشعرية وأنها ضعف ما استشهد به من الأيات القرآنية لكنه يرى أنه أمر جدّ طبيعي ولا يدل على تهاون من قبل النحاة بالقرآن.

معللا ذلك: بأن المواد اللغوية التي يعتمد عليها في الوصف العلمي للغات ليست كلها من نوع واحد.

- فمنها المغلقة: التي تتكون من نص واحد لا نظير له في هذه المادة اللغوية فبما أن هذا المصدر اللغوي مكتمل بهذا النص فله إذن حدّ أي بداية ونهاية وعناصره على هذا معدودة... وهكذا هو النص القرآني فهو بالنسبة للنحاة مصدر

لغوي محدود الحجم والعناصر وليس مثل ما كان لكلام العرب.

- ومنها المفتوحة: وهي كلام العرب شعرا ونثرا في زمان الفصاحة وخاصة في عصر التدوين إذ لم يزل العلماء يسمعون من فصحاء العرب بدون انقطاع حتى نهاية الفصاحة العفوية. فلهذا تفوق الشعر في الكم على الشواهد القرآنية.

ثم يتعجب من عدم إدراكنا لهذا الأمر ووجوده في الذي دوّن من المسموع غير الشواهد فالدواوين الشعرية الفصيحة التي دونت أكبر حجما بالطبع من النص القرآني. وهو الأمر نفسه مع الشواهد.

فما في المسموع من كلام العرب نظما ونثرا هو بالطبع أكبر حجما مما في القرآن الكريم من العبارات فكيف يلام علماء العربية بكثرة استشهادهم بكلام العرب وقد نزل القرآن بكلامهم؟(^\0)

مدللا قوله بما ذكره العلماء كالأعلم الشنتمري: "ليس كل لغة توجد في كتاب الله جل وعز، ولا كل ما يجوز في العربية يأتي به القرآن والشعر ". (٨٢)

وبهذا يكون قد فسر لنا الحاج صالح سبب طغيان الشاهد الشعري على غيره من الشواهد، وهو تفسير وإيضاح يدفع كثير من الانتقادات التي وجهت للنحويين في تعاملهم مع الشواهد، وبيان لمنهج النحاة في تعاملهم مع الشاهد النحوي.

هذا عرض موجز حول بعض من قضايا الاستشهاد والرواية عند المحدثين سلط الضوء عليها من خلال ما جاء عند العلامة الحاج صالح في كتابه (السماع اللغوي عند العرب) -وهي نزر بسيط مما جاء في كتابه- وقراءته لهذه القضايا وتوجيهها توجيها علميا. وقد تبين لنا أن كثيرا من الإشكالات حول التراث اللغوي ما كان بالإمكان أن تستثار لو كانت هناك قراءة فاحصة متأنية تتابع القراءة وتعيد النظر والتأمل في أعمال علمائنا الأوائل أصحاب الصنعة الأولى.

فلو نظرنا إلى إشكالية المحدثين حول الفصاحة والسليقة تبين لنا أن الفصيح الذي يجوز عند علماء العربية الأخذ بلغته هو الناطق الذي اكتسب ملكته اللغوية في العربية الفصيحة بالسليقة أي في أثناء نشأته بدون تلقين فكذلك الأمر تماما في زماننا بالنسبة لأي لغة وأي لهجة وهذا ما يقره علماء اللسانيات.

ولو نظرنا إلى إشكالية العرق والجنس فقد تبين لنا عدم وجود علاقة بين الفصاحة والجنس، وأن الأوائل لم يربطوا بين السليقة والجنس كما يظن المحدثين.

ورأينا أيضا أن ما يسميه العلماء القدامى بالمسموع أو " السماع" هو ما يقابل المدونة اللغوية في اللسانيات الحديثة.

35

<sup>(</sup>٢٩): السماع اللغوي، ص: ٣٣٠-٣٣١

<sup>(^</sup>٠): السابق

 $<sup>(^{\</sup>Lambda})$ : ينظر السماع اللغوي، ص:  $(^{\Lambda})$ : النكت  $(^{\Lambda})$ )

وأن العرب كانت لهم مبادئ في السماع وما يؤخذ عن العرب.

كما تبين لنا أن حجية الشاهد الشعري تثبت من جهة انتمائه إلى المسموع من فصحاء العرب، فإذا أجمع العلماء في ذلك الزمان على ذلك ثبتت صحته ككلام نُقل من أفواه أولئك العرب. وليس مهما معرفة اسم الشاعر. ورأينا أيضا أن ظاهرة اختلاف الروايات هي ظاهرة طبيعية لاستحالة أو صعوبة بقاء الرواية الشفاهية في جميع الأحوال بدون أن يصيبها تغيير وأن المغير هو في الحقيقة الراوي من العرب الفصحاء لا العالم من علماء العربية والعلماء مضطرون إلى الاعتداد بكل الروايات لأنها كلها حجة. وظهرت لنا المغالطة الكبرى والاعتقاد الشائع الذي يرى أن المرجع الأول في تصحيح الشواهد هو ديوان الشاعر، وأن وجود الشاهد في ديوان الشاعر هو الأصل الذي يجب أن يرجع إليه. ثم أدركنا أهمية إدراك الفروق بين الرواة وعدم التسوية المطلقة بين هؤلاء الرواة. وبيان الخطأ الكبير الذي يحصل في زماننا من الاحتجاج بما يرويه الإخباريون فيما يخص الشعر والاعتماد عليهم.

وغيرها من الإشكالات والانتقادات التي قام بتوضيحها وتفسيرها لنا الحاج صالح بنظرته الشمولية ورؤيته المتكاملة في تتبع القضايا والمسائل، نرجو أن نكون بإيرادها وذكرها قد رفعنا شيئا من الغبش حول هذه الإشكالات لدى القارئ وجلائها في ذهنه.

والحمد لله رب العالمين.

# المصادر والمراجع:

1. الأصول في النحو، أبي بكر محمد بن سهل بن السراج النحوي البغدادي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط: ٣، ١٩٨٨ ٢. الأصول، در اسة ابستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب، تمام حسان، عالم الكتب، ٢٠٠٠م

٣. الرواية والاحتجاج باللغة، رواية اللغة والاحتجاج بها في ضوء علم اللغة الحديث، محمد عيد، عالم الكتب، ١٩٨٨م.
 ٤. بحوث ودراسات في اللسانيات العربية، عبد الرحمن الحاج صالح، موفم للنشر، الجزائر، ٢٠١٢

التكملة، لأبي على الفارسي، ت: كاظم بحر المرجان، عالم الكتب، ١٩٩٩م.

 دراسات لأسلوب القرآن الكريم، محمد عبد الخالق عضيمة، تصدير: محمود محمد شاكر، دار الحديث، القاهرة، الطبعة: بدون

 آ. السماع اللغوي العلمي عند العرب ومفهوم الفصاحة، عبد الرحمن الحاج صالح، موفم للنشر، الجزائر، ٢٠١٢

 ٧. الشعر والشعراء، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٣ هـ

٨. شواهد سيبويه من المعلقات في ميزان النقد، عبدالعال سالم مكرم، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة ١٩٨٧

 ٩. الشواهد والاستشهاد في النحو، عبد الجبار علوان، جامعة بغداد،١٣٩٦ه، ١٩٧٦م.

 من أسرار العربية، إبراهيم أنيس، مكتبة الانجلو المصرية ١٩٦٦،

المصول في فقه اللغة، رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ١٩٩٩م.

11. الكتاب، عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه (المتوفى: ١٨٠هـ)، ت: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط: ٣، ١٤٠٨ هـ ـ ١٩٨٨ م

17. معجم المصطلحات الألسنية فرنسي إنجليزي عربي، دار الفكر اللبناني: ٩٩٥، رقم الطبعة: ١.

11. مصادر الشعر الجاهلي، ناصر الدين الأسد، دار المعارف بمصر، ط، السابعة، ١٩٨٨م

10. لمع الأدلة في أصول النحو، لابن الأنباري، ت: سعيد الأفغاني، مطبعة الجامعة السورية، ١٩٥٧م.

17. المستوى اللغوي للفصحى واللهجات، محمد عيد، عالم الكتب، ١٩٨١م.

17. النحو العربي ومناهج التحليل والتأليف، شعبان العبيدي، جامعة قاريونس، بنغازي، ١٩٨٩

النكت في شرح الكتاب، يوسف بن سليمان بن عيسى أعلم الشنتمري، ت: زهير عبد المحسن، الكويت، ١٩٨٧

# الرسائل والمقالات:

ا. تأصيل اللسانيات العربية عند تمام حسان وعبد الرحمن الحاج صالح، دراسة ابستمولوجية في المرجعية والمنهج، رسالة دكتوراه، الجزائر، عبد الحليم معزوز، ص٣

 منهج النحاة في استقراء اللغة والاحتجاج بها بين الرد والقبول: مصادر السماع الثلاثة، القرآن، والحديث، وكلام العرب، مختار بزاوية، مجلة الدراسات، ٢١، ٢٠١٩

٣. المنهج الاستقرائي عند النحاة في ضوء المنهج العلمي الحديث، مصطفى أحمد عبد العليم، ص٢٢٨

 الصبغة الشعرية للنحو العربي بين الحقيقة والادعاء، محمد بن عمار دارين، مجلة الدراسات اللغوية، العدد ٢،٧

هل شواهد الشعر أكثر من شواهد الأيات، مقال في صحيفة الجزيرة، ١٤٣٧٠.

# المجلة الدّولية للغة العربية وآدابها International Journal for Arabic Language and Literature



مجلة علميّة \_ دوريّة \_ محكّمة \_ مصنّفة دولياً

Subjectivity between concept and term in modern Arabic poetry the collection of The Ike Bird by the poet Amani Bseiso as an example applied critical study.

"Research funded by Prince Sattam bin Abdulaziz University - Al-Kharj"

#### Dr. Sanaa Soliman Saeed Mostafa\*

\* Assistant Professor of Literature and Criticism - Arabic Language Department - Prince Sattam bin Abdulaziz University - Kingdom of Saudi Arabia.

الذاتية بين المفهوم والمصطلح في الشعر العربي الحديث ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني بسيسو نموذجا (دراسة نقدية تطبيقية).

"بحث ممول من جامعة الأمير سطام بن عبد العزيز - الخرج"

# د. سناء سليمان سعيد مصطفى \*

\* أستاذ مساعد الأدب والنقد - قسم اللغة العربية - جامعة الأمير سطام بن عبد العزيز - المملكة العربية السعودية.

## E-mail: dr.sanaamostafa505@gmail.com

#### **KEY WORDS**

The issue - the concept - subjectivity - otherness - the collection of the Ike bird - modern Arabic poetry - the poet Amani Bseiso.

#### الكلمات المفتاحية

القضية - المفهوم- الذاتية- الغيرية- ديوان طائر الأيك- الشعر العربي الحديث- الشاعرة أماني بسيسو.

#### **ABSTRACT**

The issue of subjectivity is one of the important and thorny issues that poets have focused on for fear of self-projection, whether in the prose text or the poetic event alike. The research dealt with the issue of subjectivity in modern Arabic poetry as an applied study on the collection The Ike Bird by the poet Amani Bseiso, a poetic model that represents this issue and reflects some of its subjective aspects on the poet herself.

The research included an introduction that presented the research issue and its content, and the research was divided into two sections. The first section focused on defining the self and subjectivity linguistically and idiomatically, while the second section focused on studying the issue of the self, an applied critical study on the poems of the collection of The Ike Bird by the poet Amani Hatem Bseiso, and the applied study focused on self-study. By selecting selected poems through the collection that represent the self-image in modern Arabic poetry, which the poet spoke about and expressed her cause, and singled it out with preference in her collection, and he did not prevent the inclusion of poems that express otherness until the difference between the poems that adopted the concept of subjectivity and the poems that emerged from it and expressed it, and addressed the concept of otherness in modern Arabic poetry. The research concluded with a conclusion that included the most important results, recommendations, and a list of sources and references.

# مستخلص البحث:

تعد قضية الذاتية من القضايا المهمة والشائكة التي ركز عليها الشعراء خوفا من الاسقاط الذاتي عليهم سواء كان في النص النثري أو الحدث الشعري على حد سواء وتناول البحث قضية الذاتية في الشعر العربي الحديث كدر اسة تطبيقية على ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني بسيسو نموذجا شعريا يمثل هذه القضية، ويعكس بعض جوانبها الذاتية على ذات الشاعرة.

تضمن البحث مقدمة طرحت قضية البحث ومضمونه ، وقسم البحث إلى مبحثين ، ركز المبحث الأول على تعريف الذات والذاتية لغة واصطلاحا، بينما ركز المبحث الثاني على دراسة قضية الذات دراسة نقدية تطبيقية على قصائد ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني حاتم بسيسو، وركزت الدراسة التطبيقية على الدراسة الذاتية من خلال انتقاء قصائد منتقاة من خلال الديوان تمثل الصورة الذاتية في الشعر العربي الحديث، والتي تحدثت عنها الشاعرة وعبرت عن قضيتها، وخصتها بالتفضيل في ديوانها، ولم يمنع من إدراج قصائد تعبر عن الغيرية حتي يتضح الفرق بين القصائد التي انبقت منها وعبرت عنها، وتناولت مفهوم الذاتية، والقصائد التي انبقت منها وعبرت عنها، وتناولت مفهوم الغيرية في الشعر العربي الحديث .وختم البحث بخاتمة تضمنت أهم النتائج والتوصيات وقائمة بالمصادر والمراجع.

#### مقدمة

يعد الشعر العربي الحديث إبداع وموهبة معبرة عن القضايا المطروحة على الساحة؛ لأن الشعر هو الفن الأدبي المعبر عن هذه القضايا بسلاسة، حتى تنمى الأفكار والقضايا موهبة وفكر الإنسان، وترتقي بذوقه وتعبر عن مشاعره وأحاسيسه وكل ما يجول في خاطره.

لا يستطيع الإنسان أن يترك الفنون الأدبية؛ لا سيما الشعرية منها؛ لأنه يشمل كل ما يهم الإنسان ويهتم به؛ فمهما كان الرهان على الإنسان إلا أنه بدأ يتسلح بالعلم والثقافة والفنون الأدبية الثرية، حتى تمكنه من أليات تجاوز هشاشته الاجتماعية؛ لأن هذه الهشاشة الرمزية التي يمثلها فراغه الروحي والوجداني وعجزه على تمثل جوانب الخلق الفني فى العوالم التى تحيط به وتحتويه هي من أشد الإعاقات الخطيرة التي قد تفضى به إلى أي تطرف محتمل؛ فإنه مُطالب دائمًا بالإنصات لنبض الإنسان فينا، والنهوض بأعباء الوجود والحياة والتدبر في أسئلته المتنوعة والمتعددة، خصوصًا أن في ظل الجدل الدائر حول تفوق الرواية على الشعر أو العكس في وقتنا الراهن جدلاً عاطفيًا ينحاز فيه المرء لموقعه الأدبي أو ميوله القرائية، فمنهم من يميل إلى الفن الشعري ومنهم من يميل إلى الفن النثري، في حين أن كلها فنون معبرة عن مشاكل وهموم وقضايا الإنسانية جمعاء، ومن هنا جاء اختيار هذه الدراسة التي تمثلت في دراسة قضية الذاتية في الشعر العربي الحديث ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني حاتم بسيسو نموذجا دراسة نقدية تطبيقية. ١

# مشكلة البحث

تكمن مشكلة البحث في طرح قضايا جديدة ومتجددة بتجدد النصوص الأدبية الحديثة التي تتناسب مع ما يطرح على الساحة الأدبية، حيث ترصد لنا ظاهرة أدبية أفرزتها الكتابات الأدبية في مضمونها من شعر ونثر متضمن القصة والرواية لاسيما الشعر؛ ما أدى فعليا إلى تطلع الكتَّاب والنقاد إلى مثل دراسة هذه النصوص الثرية ذات المضمون الثري والمثير لقضايا أخرى مشابهة، والتي ساعدت في طرح عدد كبير من القضايا الأدبية التي تجد نصا يتناسب مع طموحات البحث العلمي وأفاقه، ويعبر عن قضاياه المستجدة. وتأتي هذه الأهمية من رؤية المملكة العربية السعودية التي تسعى جاهدة لتطوير البحث العلمي بكل آلياته حتى تصل إلى ما وصلت إليه الدول المتقدمة في مسارات البحث المتنوعة والمختلفة، وتضيف موضوعات قيمة وثرية لطرحها بأساليب نقدية حديثة تثري العمل النقدي وتشجع الكتاب على التقدم في كتابة الموضوعات الهادفة الثرية للساحتين الأدبية والنقدية على حد سواء داخل المملكة العربية السعودية أو خارجها مقارنة مع بقية الدول العربية ونشر النتاج البحثي في المجلات العالمية مثل سكوبس وغيرها من المجلات المؤثرة ذات معامل التأثير الأعلى على نطاق عالمي بين الباحثين والباحثات في مختلف

جامعات العالم ومختلف الهيئات البحثية، ما يؤدي إلى قفزة هائلة لمجالات البحث العلمي.

#### أهداف البحث

يهدف البحث إلى أهداف عدة سأحاول جاهدة أن تصب في مضمون البحث العلمي وهي كالآتي:

١-الارتقاء بمكانة البحث العلمي من خلال الطرح السلس
 والثري في مختلف النصوص الأدبية.

 ٢- تضمين موضوعات جديدة ومفيدة من النصوص الأدبية الحديثة وخاصة الشعرية للدراسة والبحث.

 ٣- تطبيق الأليات النقدية الحديثة في الدراسة البحثية التي تتناسب مع النصوص الأدبية وخاصة النصوص الشعرية حتى نصل إلى أفضل النتائج.

 ٤- إبر از أهمية النص المحدد للدر اسة التطبيقية النقدية؛ حتى تتناغم الفكرة مع النص وينتج لنا بحثا أدبيا ثريا قادرا على معالجة ما تم طرحه من قضايا أدبية ونقدية مهمة.

## ١. منهج الدراسة

استعنت في دراسة هذا البحث بالمنهج التحليلي الذي يظفر بالتعامل مع النصوص الأدبية (مصدر الدراسة). وينبغي أن توجد علاقة وطيدة بين المنهج المستخدم والنص المختار للدراسة؛ لأن كلما كان النص قيما وثريا وهادفا، كلما كان المنهج معبرا ومتعمقا وسابرا لأغوار النص ولجذور تكويناته الأدبية والتعمق داخل تقنياته الحديثة، حيث يطرق كل المداخل التحليلية، و لا يترك ثغرة إلا ويتوقف أمامها، بل ويستشعر ها بقوة حتى يصل إلى مبتغاه الأدبي والنقدي في أن واحد، بل وينفض كل آثار الغموض عن العمل المكلف بالتعامل معه. ويعرف المنهج التحليلي بأنه: " منهج يقوم على تقسيم أو تجزئة الظواهر أو المشكلات البحثية إلى العناصر الأولية التي تكونها؛ لتسهيل عملية الدراسة، وبلوغ الأسباب التي أدت إلى ظهورها، ويستخدم بالتزامن مع طرق علمية أخرى. ويتضمن المنهج التحليلي ثلاثة محاور، كمنهج علمي له قواعده التي يعتمد عليها، ويتمثل ذلك في الأتي: التفكيك (التفسير): ذلك المحور الذي يتمثل في عرض الدراسات العلمية بشرح موسع، مع التماس التأويلات؛ من خلال استرجاع العناصر الأساسية والتعرف على المسببات والعلل، بما يساعد على توضيح الظواهر. التقويم (النقد): ذلك المحور غاية في الأهمية في حالة وجود در اسات سابقة تشبه البحث العلمي الذي يقوم به الباحث، ومن ثم تقويمها بأسلوب علمي صحيح، وتوضيح نقاط الضعف، وتصحيحها بالاستناد لأسس علمية صحيحة. التركيب (الاستنتاج): يتمثل في تركيب المفاهيم والنتائج، ويمكن أن نطلق عليها مرحلة الاستنباط سواء تم ذلك بشكل كلى أو جزئي، وفي ضوء ذلك يتم التعميم على النصوص

### أهمية البحث

تكمن أهمية هذه الدراسة في التركيز على قضية الذات وتوضيحها، من خلال الدراسة التطبيقية النقدية على ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني بسيسو نموذجا، تضمن

أ ( تتوجه الباحثة بخالص الشكر و العرفان لجامعة الأمير سطام بن عبد العزيز لدعمها هذا المشروع البحثي رقم :
 PSAU ۲۹٦٧٥/٠٢/۲٠٢٤/

#### الذات اصطلاحا

تعرف الذات اصطلاحا بمفهومها المتعارف عليه في عدة معاجم اصطلاحية ركزت عليها؛ فتعرف بأنها: ما يصلح أن يعلم ويخبر عنه، وهو المنقول عن مؤنث (ذو) بمعنى الصاحب؛ لأن المعنى القائم بنفسه بالنسبة على ما يقوم به من يستحق التقرب والذات الحقيقية هي ما قام بذاته أي ما قام به الشخص، فكشف الذات ناتح عن كشف الأخر واستظهار الآخر من معرفة الذات.

وتعرف الذات اصطلاحا بأنها: "هي الأساليب التي يستجيب بها الفرد لنفسه والتفاعلات القائمة بين الذات والآخر في مجموعة من العمليات النفسية. " فيقصد بها التصرفات وردود الأفعال التي تقوم بين الأنا المتمثلة في الذات والآخر المتمثل في المجتمع والبيئة المحيطة.

تعرف الدات أيضا بأنها: "تكوين اجتماعي، نشأ في ظروف اجتماعية، حيث توجد اتصالات اجتماعية ومن الممكن أن تنشأ للإنسان ذوات عدة كلا منها مجموعة مكتسبة من مختلف المجالات الاجتماعية. " كما كانت المصطلحات متعددة في النقد الأدبي التي ركزت على الذات وتهتم بشأنها؛ فكل من رآها من منظوره فجاءت بمعنى: صدى انفعال الذات، وتجربة شخصية منفتحة على الإنسانية. "

وجاء تعريف آخر تمثل في أن الذات هي:" التجربة الشخصية التي يسوقها الأديب في أحداث الحياة المتمثلة في الماضي المستمر في الشخصية الحاضرة التي انتهت إليه الشخصية إذ يؤلفان عادة الشخصية البشرية التي يكمن فيها جوهر الفرد."^

من خلال طرح هذه التعريفات السابقة لمفهوم الذات في الاصطلاح، نجدها متقاربة من مفهومها في اللغة، ونجدها تدور حول الشخصية وتكوينها وهذا متقارب مع المعنى اللغوي الذي ورد في أغلب المعاجم التي تناولت هذا المفهوم، ووصلنا إلى أن الذات هي النفس الإنسانية في المفهوم الأدبي وفي السرد الروائي والقصصي؛ لا سيما النص الشعري الذي نحن بصدد دراسة ذاتية شعرية مهمة وثرية في الشعر العربي الحديث.

# المبحث الثاني

يركز المبحث الثاني على الدراسة التطبيقية في ديوان طائر الأيك للشاعرة أماني بسيسو، وما تم رصده في تنايا هذا الديوان الشعري من أفكار وخواطر وقضايا شعرية متضمنه قضية الذات والذاتية الخاصة بالشاعرة والتي تم تصنيفها أدبيا ونقديا كما سنري في هذه الدراسة التطبيقية. تناولت الشاعرة أغلب مصطلحات الذات وجعلتها عناوين مهمة وملهمة ومعبرة عن قضايا ذاتية غالبت الشاعرة، وأرادت أن تعبر عما ألم بها من شدائد شخصية عبرت بها عن حالها وكل ما عاشته في هذا الوقت، وشدائد غير

المجتمع المحيط بالشاعرة.

يمثل هذا البحث قيمة مضافة للمملكة والمجتمع، غالبا ما يفيد المجتمع ويعود عليه بالرفعة والتقدم والتطور؛ لا سيما موضوع البحث الذي تكمن قيمته في الموضوعات المختارة بعناية ودقة حتى تقدم مقترحات بحثية ناضجة تركز على كيفية التعامل مع النصوص الأدبية المتنوعة من نثر وشعر محل الدراسة والاستفادة من كيفية التعامل مع القالب النصي الخاص بالبحث؛ مما يعود بأثر إيجابي على البحث العلمي كونها تسير في خطي التقدم والتطور المأمول للمملكة لعربية وخاصة التي تتناسب مع رؤية ٢٠٣٠ للمملكة العربية السعودية. وهذا ما تسير الدراسات العليا والبحث العلمي لأجله بل تحاول جاهدة أن تضيف ما يمكن إضافته بكل إخلاص وتفان.

## المبحث الأول

يتناول المبحث تعريف الذاتية لغة واصطلاحا، وما يتبع هذه التعريفات من توافق أو اختلاف على فكرة النص الأدبي وخاصة النص الشعري مصدر الدراسة. تسعى الدراسة إلى إعادة النظر في طبيعة الذات في نمط من أنماط النصوص الأدبية الشعرية التي تتسع فيها المسافة للحوار بين الكاتب والشخصية. كما تتضمن أيضا مختلف الصور أو الأساليب التي بموجبها يستطيع الكاتب أن يجعل من الذات موضوعا للتصوير ومقصدا رئيسا من مقاصد التخييل.

### الذات لغة

تعددت تعريفات الذات في المعاجم العربية المختلفة منها من عرف الذات بأنها: "ذات مفرد، ذوات نفس، جاء ذات الرجل- جاء الرئيس ذاته. "أ وجاء تعريف آخر للذات: "أن الذات تضحية الشخص برغباته، ابن ذوات من علية القوم وأكابرهم واكتشاف الذات: تحقيق التوصل إلى تفهم معرفة الذات. ""

ويأتي لها تعريفات عدة منها: الاعتماد على الذات: أي الاستقلال في الرأي والثقة بالذات والشعور بالقدرة الذاتية، وتحقيق الذات هو تطوير أو تحسين إمكانات الشخص نفسه وتحقيق الاكتفاء الذاتي.

جاء بذات نفسه: تعني "أتى بمحض إرادته عرفه من ذات نفسه كأنه يعني سريرته ""

ومن خلال هذه التعريفات اللغوية المطروحة للذات يتضح أن الذات هي النفس وكل التعريفات السابقة تدور حول الشخصية التي تمثل الأنا وتمثل النفس البشرية.

هذا الديوان قصائد عدة متنوعة تهتم بالذات وانشطارها في تنايا قصائد الديوان المتنوعة بين قصائد تهتم بالجانب الذاتي وقصائد تهتم بالجانب الغيري. وتوضيح قضية الهوية العربية من خلال طرح موضوعات وقضايا مهمة شائكة في

<sup>ً</sup> ابنِ منظور: لسان العرب، دار صادر- بیروت- ۱٤۱٤هـ

أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصر، عالم الكتب، ط١،
 ٢٠٠٨م، ص٤٢٩

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) الصاحب بن عباد، محيط اللغة، تحقيق محمد حسن، عالم الكتب-بيروت ١٤١٤هـ

<sup>°)</sup> فيصل عباس، التحليل النفسي للشخصية، ط١، دار الفكر، بيروت،١٩٤٤، ص٣٤

آ) إبراهيم أحمد أبو زيد: سيكلوحية الذات والتوافق، دار المعرفة، الإسكندرية، ص٧٦

 $<sup>^{\</sup>vee}$ ) محمد الصادق عفيفي، النقد التطبيقي والموازنات، مؤسسة الخانجي، القاهرة، ط1،  $^{\vee}$  19 $^{\vee}$ 

أ عامر الطيب محمد، الذاتية في الشعر الحديث، رسالة ماجستير، جامعة السودان

شخصية في ديوانها المنصوص بالدراسة التي عبرت بها عن أحوال البلاد وما ألم بها من احتلال غاشم.

تعرف الذات في اللغة والاصطلاح بمعنى الشخصية والكينونة مثلما تم ذكره في المبحث الأول، وقد وظفت الشاعرة الذات والذاتية في مجمل قصائد ديوانها مثل قصيدة (إلى أمي- إلى أبي - عودة أبي- في وداع سوسن-أجمل ذكرى- فارس- شمس وقمر) وتركز الدراسة على الجوانب الذاتية في حياة الشاعرة من خلال هذه القصائد التي ركزت على المضمون الذاتي.

أولا: قصيدة إلى أمي

\*\*\*\* '' إلى أمي، إلى قلب يجاور نبضه نبضى أحس بلوعة الأشجان في قلبي ولم أفض \*\*\*\* نتوه، وهذه الأقدار ما في رفع وفي خفض ويبقى حضنك دفئا \*\*\*\* يجمعنا إلى بعض ٩٩٠ تدور الفكرة العامة للقصيدة حول رسالة من فتاة بعيدة عن أمها مغتربة في مكان ما، توجهها إلى أمها، يعرف الجميع قيمة الأم ومكانتها العظيمة في حياة الجميع، ومن تقديس مكانة الأم ذكرت في القرآن والأحاديث النبوية الشريفة عن تقديس مكانة الأم وما تقدمه لأبنائها، فما كان من الشاعرة إلا أنها عبرت عن هذه المكانة في صورة كلمات موحية وملهمة وحوار دافئ بين قلبين اجتمعا في قلب واحد وهو قلب الأم وقلب الابنة.

ومن الدلائل الدينية العظيمة عن مكانة الأم وتقديس دورها في حياة الأبناء ذكر الحديث النبوي الشريف الذي عبر خير تعبير عن مكانة الأم وعلو فضلها عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهِ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلْهُ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ أَحَقُ النَّاسِ بِحُسْن صَحَابَتِي قَالَ أَمُّكَ قَالَ ثُمَّ مَنْ قَالَ ثُمَّ أَمُكَ قَالَ ثُمَّ مَنْ قَالَ تُمَ أَمُكَ قَالَ ثُمَّ مَنْ قَالَ ثُمَّ أَمُكَ قالَ ثُمَّ مَنْ قَالَ ثُمَّ أَمُكَ قالَ ثُمَّ مَنْ قَالَ ثُمَّ أَمُكَ قالَ تُمَّ مَنْ قَالَ تُمَّ اللهِ عَلَى عَلَى مَا عَنَا وَالاهتمام بها وحسن تكرار صحبة الأم والتأكيد على طاعتها والاهتمام بها وحسن رعايتها حتى نفوز بالجنة.

بدأت الشاعرة برسم صور جمالية في المقطع الشعري الأول من القصيدة من خلال جدلية الأنا المتمثلة في شخصية (الابن - البنت) والأخر المتمثل في شخصية الأم العظيمة؛ فقد شبهتها بنبضة القلب محور الحياة مستعينة بصور بلاغية متعددة حيث شبهت الأم بالقلب مركز حياة الإنسان والنبض الدائم له؛ فهي بمثابة الحياة الكاملة للإنسان وهذه حقيقة لا خلاف عليها، دون الأم لا يوجد احساس بالحياة.

اعتمدت الشاعرة على الأسلوب الخبري في حوار الشاعرة ووصفها عن الأنا ألا وهو الابن أو الفتاة وكررت ياء المتكلم في (أمي - خلدي - نبضي - خفض) والأم هي الطرف الأخر التي تحدثت عنها الشاعرة بدلائل واضحة مثل ضمائر المخاطب؛ فتارة تجعلها ذات حاضرة تخاطبها تحاورها وجها لوجه، وتارة أخرى تجعلها ذات غائبة لا تدري عنها ولا تعلم أينما تكون؛ ما يزيد الشوق غائبة لا تدري والتعاطف بل الإثارة لدى القارئ.

وتستفيض الشاعرة في وصفها لمكانة الأم العظيمة في أبيات القصيدة في قولها:

\*\*\*\* نرى في الليل من ومض " نشأنا في اغتراب لا \*\*\*\* وتاقت نفسنا لسماء أحلام، بلا أرض \*\*\*\*\* نجما سائرا، يمضي فكنت بظلمة الليلات \*\*\*\* ذات الطول والعرض وأرضا ملؤها الأمال فما نوفيك، مرّ الدهر \*\*\*\* إلا الغيض من فيض ثناء، عله يرضى. ١١٠٠ إلى عينيك يا أمي \*\*\*\* تمركزت الفكرة العامة في القصيدة في شكوى هموم الغربة للأم، وتوجيه رسالة من الفتاة إلى الأم والاستعانة بها في حنانها وعطفها وكرمها ودفء قلبها، فالشاعرة تحتاج إلى الأم بكل ما فيها من مزايا الأم التي لا توجد إلا في الأم. تراوحت الصور الجمالية بين الكناية والتشبيه في قولها لا ترى الليل من ومض، وتعددت أوجه الصور الجمالية في أبيات القصيدة ما بين تشبيه وكناية واستعارة وغيرها. ما يدل على عظيم الوصف التي خصته للأم ومكانتها المقدسة. وتأتى الإثارة في أسلوب الخطاب بين الأنا المتمثلة في الشخص المغترب البعيد عن الوطن الأصلى والوطن المتمثل في الأم التي تحن لها الابنة المغتربة التي تريد حنانها وعطفها، وتحتاج وجودها في حياتها.

ثانيا: قصيدة إلى أبي

للأب دور مهم في حياة كل إنسان يعادل دور الأم؛ نظرا لقيمة الأب الحيوية في حياة كل منا، بل وكفاحه و عمله واجتهاده في حياته ليس من أجل نفسه؛ وإنما من أجل الأبناء؛ فإذا فقد الأب لا يسعهم سوى تذكره بأخلاقه الكريمة وفضله وكرمه ونصائحه، وأنه كان سندا وأمانا لا يحل مكانه شخص آخر. وهذا ما أكد عليه إسلامنا العظيم في تقديس دور الآباء وطاعتهم وبرهم الذي هو سبيل النجاة ووصول الأبناء إلى الجنة. عن عَبْدِ اللهِ بن مسعود رضي الله عنه قالَ سَأَلْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: ''أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُ إلى البَّهِ؟ قَالَ ثُمَّ بِرُّ اللهِ الله الله ١٠ فقد جعل البر بالآباء من أكثر الأعمال المقربة إلى الله سبحانه وتعالى نظرا الدورهما العظيم في حياة الأبناء.

وقد عبرت الشاعرة عن دور الأب ومكانته في حياة كل البشر، ومنه إنعكاس على حياة جميع البشر ودور والدهم، وخاصة للأبنة لأنها تعتبره كل ما في حياتها؛ فهو رمز القوة والسند والأمان والحماية، وتجلت كلماتها معبرة في قصيدتها بعنوان إلى أبي:

"أعلك يا أبي تدري \*\*\*\* بما قد دار في خلدي وقد تدري بأن الأمس \*\*\*\* في دنياي مثل غد وأني لست معجزة \*\*\*\* وليس الأمر ملك يدي تولى كل من أرجو \*\*\*\* وخلفني هنا وحدي لتبقى جامعا كفي \*\*\*\* إلى كفيك في ود وعيناك التي ترعى \*\*\*\* مناي، تشد في عضدي وترشدني إذا ضلت \*\*\*\* خطاي، وتاه بي قصدي فكيف تكون تأديتى \*\*\*\* لحق رضاك، والعهد؟

أماني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان ، ط١ ، صد ٦٧.

۱۰ (البخاري (۹۷۱) ومسلم (۲۵٤۸)

أماني حاتم بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط1، صـ ٦٧ ١١. (البخاري (٥٢٧) ومسلم (٥٨)

تجلت الجماليات في القصيدة من خلال تعدد الصور المتنوعة ورسم الكثير من الصور البلاغية التي تعبر ضمنا عن مكانة الأم بل تشاركها هذه المكانة العظيمة والمقدسة التي أكد عليها القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة.

تجلت الذات في هذه القصيدة وظهرت في ثنايا الخطاب ب(الأنا) الواصفة للمعاناة الكامنة في قلب كل إنسان يمر بهذه الكارثة بفقد الأب أو الأم على حد سواء والآخر المفقود المخاطب دلت عليه ياء المخاطبة في النص الأدبي أينما وردت والأسلوب خبري وجلي في قول الشاعرة ووصفها لمشاعرها الحزينة وأخبارنا بها.

لم تكن قيمة الأباء هينة بل كانت عظيمة ومؤثرة في حياة كل إنسان، حد تعبير الشاعرة عن هذه القيمة العظيمة في تكرارها لقصيدة أخرى بعنوان عودة أبي بعد قصيدة إلى أبي وهذا يدل على قيمة الأب عند الفتاة التي وصفته بأنه رمز العطاء في الحياة.

بدأت الشاعرة القصيدة بكلمات نثرية معبرة عن سعادتها المغامرة بعودة الوالد الغائب: "لقد كان مهرجانا رائعا.. فالشمس تهدى الدفء والحب والأرض تطلع النبت والحب.. وجميع ما في الكون يعطى ويهب.. لأن المسافر العائد.. هو رمز العطاء.. ""

بدأت الشاعرة بهذه الكلمات التي تنير الطريق وتهدى الضال وتصف قيمة الوالد عندها، ودمجت ما بين الصور الجمالية المعبرة عن مكنون سعادتها الغامرة بعودة والدها وبدأت تنشد أجمل الكلمات.

الشد اجمل الحلمات.

الشمس تهدي دفأها \*\*\*\* للأرض تطلع نبتها للنهر يجرى ماؤه \*\*\*\* للزهر تنشر عطرها للطير تشدو شعرها \*\*\*\* للكون يهتف ما بها!! الأرض تبدى فرحة \*\*\*\* والغيم يروي جدبها والغصن والأزهار \*\*\*\* والأشجار تضو ثوبها والورق تبني عشها \*\*\*\* والكل يبسم حولها" الفكرة الرئيسة في القصيدة في كيفية الوصف والتفاخر بأبيها وجماله وعودته التي أضافت لحياتها حياة ولسعادتها سعادة غامرة فاضت عليها كل أنواع السعادة وأرسلت إليها الوحي والإلهام وزادت قيمة الخيال التي عبرت عنها الشاعرة، بل خلعت عليه كل أنواع الوصف عبرت عنها الشاعرة، بل خلعت عليه كل أنواع الوصف غائبا وعاد بل أنه أعاد لها الحياة.

لم ترتكن الشاعرة إلى هذه القصائد فقط؛ وإنما دمجت بين أنواع القصائد، وأكملت الشاعرة قصائدها ما بين القضايا الذاتية التي توقفنا أمامها بالدراسة التطبيقية، والقضايا الغيرية رغم تفضيلها القصائد الذاتية؛ فتطرقت إلى معالجة قصيدة بعنوان صرخة الأقصى.

قصيدة صرخة الأقصى

عبرت الشاعرة عن قضية فلسطين وخصصت لها قصيدة تعبر عما ألم بها؛ فهي قلب الوطن العربي ونقطة الوصل الأولى بين مشرقه ومغربه، وأول القبلتين وثالث الحرمين الشريفين، قصيدة صرخة الأقصى مستوحاة من رائعة الشاعر الكبير أحمد شوقي في رثاء المجاهد عمر المختار رحمة الله عليه تقول الشاعرة في قصيدتها:

"واروا رفاتك في الرمال مساء \*\*\*\* فصحبت نور الفجر، حين أضاء

ألق يحيط بنور، وجهك مشرقا \*\*\*\* ومهابة، خلعت عليك بهاء

أنت الشهيد على ضآلة مكرهم \*\*\*\*\* عصفا تركت قلوبهم، وخواء

وضحية الكف التي قد صافحت \*\*\*\* أعدى عداك، وقدمتك فداء

أني لهم أن يبصروا بعد العمى \*\*\*\* والقلب أمسى لا يروم شفاء. "د ۱۷

تضمنت القصيدة رثاء الشاعرة للمسجد الأقصى وحزنها على ما آل إليه حاله من انتهاك الحقوق والاعتداء على الحقوق وسلبها ووصفته بالشهيد، وأخذت تخاطب الشاعرة المسجد الأقصى وبدأت تخبره أنه شاهد على كل ما يحدث فيه من دمار وظلم وسلب حقوق ومنع المسلمين من الصلاة

شبهت الشاعرة المسجد الأقصى بإنسان له وجهه المشع بالنور مشرقا متألقا؛ فالمسجد الأقصى له وجه مشرقا بالنور من إيمانه العميق؛ عقدت الشاعرة تشبيهات عدة، شبهت فيها المسجد الأقصى بالإنسان الشهيد الذي استشهد لحماية بلاده مدافعا عنها بكل بسألة.

بل ويشاهد كل ما يحدث حوله وشبهت الشاعرة في الشطر الثاني القلب بالإنسان الذي يمرض ويت ألم. وأخذت الشاعرة تركز على الأسلوب الإنشائي الذي تمثل في الاستفهام والتساؤل وانتقت الألفاظ بكل عناية واتسمت هذه الألفاظ بالسهولة والوضوح؛ فلا تعقيد فيها ولا غرابة.

وأخذت تستكمل القصيدة بقولها:

"يا صرخة الأقصى، ولهفته التي \*\*\*\* صارت بقلبي، عزمه ومضاء

أنا لا أريد بأن أظل على المدى \*\*\*\*\* أروي القصيد، وأسمع الشعراء

أو أحفظ التاريخ، إذ يروي لنا \*\*\*\* أصنعي، فأسمع معشر إغرباء

كتبوا لنا تاريخنا، بالأسى \*\*\*\* سموه - زورا-أعصر ظلماء!!" ١٨

المجلة الدولية للغة العربية وآدابها 9572-1658 ISSN: 1658

<sup>&</sup>quot;أ أماني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط١، صد ٦٠.٦١"

المورة لقمان - الآية ١٤
 أماني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط١، صـ ٦٩

۱۱ ) أمني حاتم بسيسو، يا طائر الأيك - دار العبيكان، ط۱، صد ٦٩ المني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط۱، صد ٢٣

<sup>)</sup> الماني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط١، صد ١١ أماني بسيسو، ديوان طائر الأيك - دار العبيكان، ط١، صد ٢٣)

تمثلت الفكرة الرئيسة عن شوق الشاعرة للمسجد الأقصى وحسرتها عليه، وأنها لا تريد بأن تظل على مسافة فاصلة بينها وبين شهداء المسجد الأقصى وأن تروي القصيدة وتسمع الشعراء وتحفظ التاريخ حتى يكون شاهدا عما حدث للمسجد الأقصى دون رؤيته وأنها لا تريد أن تسمع جماعة غرباء كتبوا عن المسجد الأقصى، وقاموا بتشويه تاريخ المسجد الأقصى وفلسطين؛ لأنهم غير صادقين في نقلهم للأحداث الدامية، ولا منصفين في وصفهم لما حدث بالتقصيل.

تضمنت الصور الجمالية في الشطر الأول تشبيه الشاعرة للمسجد الأقصى وبما حدث له من تدمير وظلم للإنسانية وخاصة من يتمرد على هذا الظلم ويتكلم ويصرخ من شدة الظلم الواقع عليه.

استعانت الشاعرة بالأسلوب الإنشائي الذي تمثل في أسلوب النداء ولا النافية التي عبرت بها الشاعرة عن ندائها للمسجد الأقصى علها تحثه على الرد عما فعله فيه الاحتلال الغاشم، واستغاثتها مما حدث له حتى تجد من ينقذه من هذا الدمار تضامنا مع صوتها في حل هذه القضية.

#### الخاتمة

الحمد لله تعالى الذي وفقنا في تقديم هذا البحث، وإنجازه كما ينبغي، وانتهينا من تناول البحث الموسوم: الذاتية بين المفهوم والمصطلح في الشعر العربي الحديث ديوان طائر الأيك نموذجا للشاعرة أماني بسيسو نموذجا دراسة نقدية تحليلية، تناولنا فيها مفهوم الذاتية لغة واصطلاحا ودراسة تطبيقية تضمنت قصائد الديوان بتنوعها بين القصائد الذاتية والقصائد الغيرية. وتضمنت الخاتمة أهم النتائج التي توصلنا إليها خلال دراسة هذه القضية، وأهم التوصيات المترتبة عليها.

## استخلصت من هذه الدراسة أهم النتائج الآتية:

 ١- توظيف القضايا الأدبية توظيفا يخدم النص الشعري وتمثل فبتحليل القصيدة تحليلا أدبيا نقديا يبرز جماليات القصيدة.

٢- تنوع الموضوعات الشعرية التي تناولتها الشاعرة في التركيز على القضايا الإنسانية في الديوان ما بين القضايا الذاتية والقضايا الغيرية، ما أدى إلى ثراء الديوان بالموضوعات التي تمس الذات البشرية بعمق.

٣- تسليط الضوء على القضايا الاجتماعية المهمة والشائكة
 التي تركز على قيمة الأخلاق باحترام الآخر مهما كان مكانة
 هذا الآخر.

 ٤- تسليط الضوء على القضايا الإنسانية المثيرة، وتقديم حلول اقتراحية لها.

- تطور الدراسات الأدبية والنقدية والتركيز في هيكل تعاملها مع النصوص الأدبية النثرية والشعرية في آن واحد. 7- تعمق الدراسات الأدبية والنقدية والتركيز على النص المعقد المتشابك الذي يتضمن قضايا عديدة توضح آليات الطرح النقدى الحديث.

٧- الوصول إلى نو عية العلاقات الأدبية والنقدية بين النص
 مصدر الدراسة) والمنهج المستخدم في الدراسة؛ فهي علاقة

طردية بين الدراسة والمنهج على حد سواء)، تعمل على سبر أغوار النص وتعمق المنهج من خلال المعالجة النقدية القائمة بالتوازي بين المنهج والنص؛ ما يؤدي إلى الوصول إلى أفضل النتائج المتوقعة للدراسة البحثية.

# من خلال النتائج السابقة ترتبت عليها أهم التوصيات الآتية:

١- نوصي بدراسة قضايا أخرى على قصائد الديوان مثل المكان، الزمان، الشخصية - توظيف اللغة في النص الشعري.

٢- تغيير المنهج على الدراسة عندما نطبق منهجا جديدا
 يؤدي إلى تغيير مضمون الدراسة والنتائج؛ مما يحيلنا إلى
 دراسة جديدة وثرية.

# قائمة المصادر والمراجع

# أولا: المصادر

١-القرآن الكريم.

٢-الأحاديث النبوية الشريفة.

٣-أماني حاتم بسيسو- ديوان يا طائر الأيك-العبيكان-الرياض- رابطة الأدب الاسلامي- ط١ ٢٠١١م.

### ثانيا: المراجع

۱-ابن منظور- لسان العرب - دار صادر- بیروت-۱٤۱٤هـ.

٢-إبراهيم أحمد أبو زيد- سيكولوجية الذات والتوافق- دار
 المعرفة الجامعية- الإسكندرية

٣-أحمد مختار عمر - معجم اللغة العربية المعاصرة - عالم الكتب - ط- ١ ٢٠٠٨م.

٤-الصاحب بن عباد، محيط اللغة، تحقيق محمد حسن، عالم الكتب، بيروت ١٤١٤هـ

 عامر الطيب محمد- الذاتية في الشعر العربي الحديث-رسالة ماجستير- جامعة السودان.

٦-فيصل عباس، التحليل النفسي للشخصية، ط١، دار الفكر،
 بيروت، ٩٩٤هـ

٧- محمد الباردي- عندما تتكلم الذات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث- دمشق- اتحاد الكتاب العرب- ٢٠٠٥م.

٨- محمد الصادق عفيفي: قضايا النقد التطبيقي والموازنات مكتبة التاجي- القاهرة- ط- ١٩٨٧م.

# المجلة الدّولية للغة العربية وآدابها International Journal for Arabic Language and Literature



مجلة علميّة \_ دوريّة \_ محكّمة \_ مصنّفة دولياً

Dialogue and its patterns in the play The Pink Ribbon

#### Aisha bint Saad bin Mutlag Al-Anazi \*

\* 1- College of Education and Arts - Department of Arabic Language - University of Tabuk.

#### Dr. Ahmed bin Salim\*

\*2- Associate Professor of Literature and Criticism - University of Tabuk. KSA

الحوار أنماطه ووظائفه في مسرحية (ذات الشريط الوردي) لوفاء الطيب.

الباحثة. عائشة بنت سعد بن مطلق العنزي(١)\*

\* ١- كلية التربية والأداب - قسم اللغة العربية - جامعة تبوك د. أحمد بن سليم العطوى (٢)\*

\*٢- أستاذ الأدب والنقد الحديث المشارك- جامعة تبوك المملكة العربية السعودية.

# E-mail: bntsda@gmail.com

#### **KEY WORDS**

Theatrical, pink ribbon, breast cancer

#### الكلمات المفتاحية

أنماط الحوار، ووظائفه، المسرحية، ذات الشريط الوردي، سرطان الثدي.

#### **ABSTRACT**

This study developed dialogue and its functions in the play The Pink Ribbon, by the writer Wafaa Al-Tayeb. It dealt with awareness-raising at night, and the study consisted of an introduction, a preface, two chapters, and a conclusion. The purpose of introducing the writer Nicole and her works, and introducing the play, and in the first chapter I discussed dialogue, its lines and functions. In the section, I explained the language and terminology of dialogue, and in the second section, the method of dialogue, which varied between internal dialogue (monologue) and external dialogue (dialogue), and in the third section, I studied the functions of dialogue, discussion of the characters' portrayal of it, even the plot represents conflict and aesthetic function. As for the second chapter, I discussed the study of the manifestations of dialogue in the play (With the Pink Ribbon), and among the most prominent findings that the researcher reached about building other research questions with dialogue and its methods in doing so: A striking presence of direct external dialogue compared to indirect external dialogue in cooperation. Its focus is "That Ribbon" (on the topic of pink awareness.

# مستخلص البحث:

تتناول هذه الدراسة الحوار ووظائفه في مسرحية ذات الشريط الوردي، للكاتبة وفاء الطيب؛ حيث عالجت فيها التوعية بسرطان الثدي، وجاءت الدراسة في مقدمة وتمهيد وفصلين وخاتمة. تناول التمهيد التعريف بالكاتبة اسمها ومؤلفاتها، والتعريف بالمسرحية، وناقشت في الفصل الأول الحوار أنماطه ووظائفه، ففي المبحث الأول تناولت الحوار لغة واصطلاحًا، وفي المبحث الثاني أنماط الحوار الذي تنوع بين الحوار الداخلي (المونولوج)، والحوار الخارجي (الديالوج)، وفي المبحث الثالث تناولت الدراسة وظائف الحوار، وناقشت تصوير الشخصيات وتقديمها، وتطور الحبكة وتنمية الصراع، والوظيفة الجمالية الفنية.

أما الفصل الثاني ففيه ناقشت الدراسة تجليات الحوار في مسرحية (ذات الشريط الوردي)، وكان من أبرز النتائج التي توصلت إليه الباحثة- بناء على تساؤلات البحث المرتبطة بالحوار وأنماطه في المسرحية؛ حضور ملفت للحوار الخارجي المباشر مقارنة بالحوار الخارجي الغير مباشر في المسرحية. وتمحور المسرحية "ذات الشريط الوردي (حول موضوع التوعية بسرطان الثدي).

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فيعد الحوار ركيزة مهمة لتجسيد الأفكار وتوضيحها بأسلوب سلس، وشخصيات مبهمة أو واقعية؛ لتصل الفكرة للشريحة المقصودة، بلا تكلف، أو مبالغة. فالحوار يُعد "ظاهرة أدبية تشمل كل نواحي الحياة المختلفة؛ لأنه يمثل الحديث والكلام الدائر بين الناس، وهو اشتراك طرفين أو أكثر في الإحساس بموقف معين، يشارك فيه الملقى والمتلقى في إبداء رأي معين، أو طرح فكرة غالبًا ما تكون الآراء فيها متضاربة، فيقرب الحواربين تلك الآراء وينتهى بالاتفاق، أو بنهاية قد تكون سعيدة أو مفرحة، أو لا تكون، وهو أشبه ما يكون بالعرض والصراع الذي يجري في القصص والمسرحيات لكنه في هذا المجال يخص الكلام الدائر بين المتحدثين" ، وقد جاءت هذه الدراسة لتسليط الضوء على مسرحية "ذات الشريط الوردى" للكاتبة وفاء الطيب، ضمن مؤلفها (من بعدي الطوفان)، فاخترت هذه المسرحية لعدم وجود دراسات سابقة عليها، وتعالج المسرحية التوعية بسرطان الثدي؛ حيث عُرض فيها بصورة دقيقة أعراضه، وكيفية التشخيص المبكر والعلاج؛ وعليه فإن الدراسة تحاول الكشف من خلال أسلوب الكاتبة عن الحوار وأنماطه ؟ مستندة على مسرحية ذات الشريط الوردي، حيث تقوم هذه الدراسة على المنهج الوصفى التأملي، و جاءت خطة البحث مصنفة في: مقدمة وتمهيد وفصلين ينقسم كلُ منهما إلى مبحثين، ومن ثم خاتمة.

جاء التمهيد للتعريف بالكاتبة، ومؤلفاتها، والتعريف بالمسرحية. أما الفصل الأول: فتم البحث فيه عن الحوار أنماطه ووظائفه، وتفرع إلى مبحثين: الأول يتحدث عن تعريف الحوار لغة واصطلاحًا، والثاني: أنواع الحوار، وظائف الحوار. بينما جاء في الفصل الثاني الحديث عن: تجليات الحوار في مسرحية (ذات الشريط الوردي) ويحوي على مبحث: تجليات الحوار في مسرحية ذات الشريط الوردي، وذيل البحث بخاتمة أسفرت عن أبرز النتائج ومن ثم قائمة المصادر والمراجع ويليها فهرس المحتويات.

# التمهيد:

## أولًا: التعريف بالكاتبة:

وفاء الطيب، سعودية الجنسية من مواليد المدينة المنورة، كاتبة رأي وقصة ورواية ومهتمة بالمسرح، وخاصة مسرح الطفل في السعودية. عملت في المجال الأكاديمي لأكثر من عقدين، وتقاعدت مبكرًا بناء على طلبها

للتفرغ للمجال المسرحي، فقدمت العديد من الأمسيات والورش في القصة والمسرح.

أنشأت في عام ٢٠١٨م " مؤسسة طفل المدينة للفنون" التي تقدم خدمات تثقيفية ترفيهية وتأهيلية للأطفال، وتمنح الفرص المتعددة للأطفال؛ لتعلم مهارات التواصل والتفاعل الاجتماعي الفعال، بالإضافة إلى العديد من المهارات المختلفة في بيئة مجتمعية مناسبة.

## المؤهلات العلمية:

- درجة البكالوريوس في اللغة الإنجليزية وآدابها- كلية التربية جامعة الملك عبد العزيز.
- درجة الماجستير في الأداب- لغويات- كلية الأداب والعلوم الإنسانية- جامعة الملك عبد العزيز ٢٠٠٢.

## مؤلفات الكاتبة:

- الن أعود إليك" مجموعة قصصية من إنتاج نادي المدينة الأدبي.
- امعاناة عقيق أحمر المجموعة قصصية، طباعة دار السندباد.
- "من بعدي الطوفان" مسرحيات للكبار من إنتاج نادي تبوك الأدبي.
- ٤. "شاة أم معبد" مسرحيات قصيرة للأطفال، دار ريادة للنشر.

# - ثانيًا: التعريف بالمسرحية:

تعد المسرحية "شكل أدبي تختلف في طريقة تقديمها عن غيرها من أشكال الأدب، فعلى سبيل المثال، الرواية أيضا قصة، وتتضمن شخصيات، ولكنها تُروى بمزيد من الرد والحوار، وتصبح عملًا مكتملًا، حيث تظهر على الصفحات المطبوعة ـ أما المسرحية وفي أغلب الأحيان لاتصل إلى تأثيرها الكامل إلا حيث تُمثل"

وستُناقش الدراسة مسرحية " ذات الشريط الوردي " من كتاب (من بعدي الطوفان) للكاتبة: وفاء الطيب، وهو عبارة عن كتاب يحوي على ١٠٣ صفحة، طبعت للمرة الأولى في نادي تبوك الأدبى، في ٢٠١٦م.

يحوي كتاب (من بعدي الطوفان) للكاتبة وفاء الطيب، العديد من النصوص المسرحية: مُقسمة إلى أربع مسرحيات، وهي: (مسرحية نقش الحناء وسيد البيد)، ومسرحية (دات الشريط الوردي)، ومسرحية (من بعدي الطوفان)، ومسرحية (ماهي نور وعباءة الماء)

فتتمحور أحداث المسرحية (ذات الشريط الوردي) حول التوعوية بسرطان الثدي، ولا يقتصر على ذلك وحسب؛ بل عرضت الكاتبة الأعراض المسبقة للمرض، وكيفية التشخيص المبكر عنه، والعلاج.

البكري، وليد، أعلام المسرح والمصطلحات المسرحية، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، عمان، ٢٠٠٠م، ص٤٩.

ل حيالي، ليلى محمد ناظم، جمهرة النشر النسوي في العصر الإسلامي والأموي معجم ودراسة، جامعة ميتشغان، مكتبة بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٣، ص٤٢.

# الحوار أنماطه ووظائفه أ. الحوار في اللغة:

لقد تعددت التعريفات حول مفهوم الحوار، كما ورد في تاج العروس، أن " الحَوار بالفتح والكسر. ويقال: كلمته فما رجع إلى حوارًا ومحاورة وحويرا ومَحُورة، أي جوابًا، والمحاورة: المجاوبة، ومراجعة النطق والكلام في المخاطبة، وقد حاوره وتحاورا: تراجعوا الكلام بينهم، وهم يتراوحون ويتحاورون"،"و"المحاورة والحوار: المرادة في الكلام" ورد لفظ الحِوَار في القران الكريم في قوله: "وكان له ثمر فقال لصاحبه وهو يحاوره أنا أكثر منك مالا وأعز نفرا" وجاء في لسان العرب " المحاورة مراجعة المنطق والكلام في المخاطبة، والمحورة من المحاورة، من المحاورة، من المحاورة،

# ب: الحوار في الاصطلاح:

يُعد الحوار من أهم الركائز للتعبير الإنساني، وورد تعريفه اصطلاحًا بأنه: "حديث اثنين أو أكثر تضمه وحدة في الموضوع والأسلوب" ، وورد أيضًا تعريف يشمل جميع جو انبه و هو: "الحو ار معناه تبادل الكلام بين شخصين أو أكثر، وقد يكون في صورة حوار داخلي يتخذ على المسرح شكل الحديث المنفرد" $^{\vee}$  ووجد تعريف آخر هو:" حديث يدور بين اثنين على الأقل ويتناول شتى الموضوعات، أو هو كلام يقع بين الأديب ونفسه"^، وقيل عنه أيضًا:" تبادل الحديث بين الشخصيات في قصة أو مسرحية". ٩ " والحوار والمحاورة والمحادثة، مصطلحات تدل عمومًا على تناوب الكلام بين شخصين أو أكثر حول موضوع يفترض فيه الأخذ والرد توصلًا إلى إكفاء حاجة وبلوغ غاية، والحوار عنصر أساسي من عناصر البناء المسرحي، وهو العنصر الأدبي الوحيد في النوع التمثيلي". ١ ويشغل الحوار حيزًا مهما في أي عمل أدبي نثرى، وتتمركز أهمية الحوار في أنه " يكمن في جعل الحديث مرئيًا أمامنا، يقع بتفاصيله، ويرسم صورة واضحة لمستويات الشخصية وطرائق تفكير ها"اا

ومن ذلك ترى الدراسة؛ أن الحوار يعد الركيزة الأساسية للمسرح؛ فالحوار نشاط شفهي، بين شخصين أو أكثر، يتجاذبون أطراف الحديث في أي أمر. وينقسم إلى حوار داخلي وخارجي، وبدون الحوار لا جدوى لبقية العناصر.

# أنماط الحوار:

يعتبر الحوار من أهم الأساسيات التي يقوم عليها النص المسرحي:

وله نوعان:

# الحوار الداخلي (المنولوج):

هو:" خطاب يوجهه الممثل إلى ذاته" 21 . كما يعرف بأنه " حوار يجري داخل الشخصية، ومجاله النفس أو باطن الشخصية، ويقدم هذا النوع من الحوار المحتوى الواعي أي تقديم الوعي، دون أن تجهر بها الشخصية في كلام ملفوظ" ".

ويتميز المونولوج عن الحوار "بغياب تبادل الكلام وبطول الخطبة المسهبة، والممكن فصلها عن البيئة الصدامية والحوارية، وتبقى البيئة نفسها من البداية إلى النهاية، وتغيرات وجهة اللغة الخاصة بالحوار وقواعدها، وهي محددة بطريقة تؤمن وحدة الموضوع عرض البيان الملفوظ"<sup>11</sup> ويتضح أن الحوار الداخلي يأتي من دوافع أو أحداث نفسية تعيشها الشخصية المسرحية.

ب. الحوار الخارجي (الديالوج): هو" صوتان اشخصين مختلفين يشتركان معًا في مشهد واحد، ويبين من خلال حديثهما أبعاد المواقف، ويأتي في الغالب ليحقق أهداف كثيرة يسعى إليها الكاتب، ولا يكاد يخلونص وروائي من حوار خارجي "" وذلك أن الحوار يدور بين شخصيتين مختلفتين، ونجده حاضرًا في أغلب الكتابات المسرحية العربية؛ حيث برهنت ذلك العديد من المسرحيات العربية.

وورد تعريف أخر للحوار جاء فيه أن الحوار هو: " الكشف المباشر عن الشخصية والكشف عن طروحاتها الفكرية عبر الاتصال بين المتحاورين"١٦.

ال زعرب، صبحية، كنفاني، غسان، جماليات السرد في الخطاب الروائي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، ط١، عمان الأردن، ٢٠٠٦م، ص ١٧٦٠

 $<sup>^{12}</sup>$  بجبار، مليكة، الحوار في المسرح الجزائري، مذكرة لنيل شهادة الماستر، جامعة أدرار، -0.01

۱۳ شعبان، هيام، السرد الروائي في أعمال إبراهيم نصر الله، دار الكندي للنشر والنوزيم، د.ط، إربد، الأردن، ۲۰۲۰م، ص۲۲۰.

الموسسة العربية التحافية المؤسسة العربية المؤسسة العربية الناشرين المتحدين، التعاضدية العالمية لطباعة والنشر، صفاقي، الجمهورية النونسية، ص ص ٣٢٠-٣٢٠

٥٠ خوني، عيلة، الأبعاد الدلالية للحوار الشعري في ديوان عباس بن الأخنف، مذكرة لنيل شهادة الماستر في الأداب واللغة العربية، تخصص أدب قديم، جامعة محمد خيضر، بسكرة، ٢٠١٢-٣١٣م، ص١٥.

١٦ محمد، قيس عمر، البنية الحوارية في النص المسرحي (ناهض الرمضاني أنموذجًا)، دار غيداء للنشر والتوزيع، ط١، عمان، الأردن، ٢٠١٣م، ص٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القران، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، مادة (حور)، ١٩٦٦م، ص٥٥.

<sup>°</sup> ابنَّ منظورً، لسانَ العرب، الدار المصرية للتأليف والطباعة والنشر، القاهرة، (د.ت)، ج°، ص١٧-١٩

آ الحاني، ناصر، المصطلح في الأدب الغربي، دار الكتب العصرية، بيروت، ١٩٦٨م، ص٣٥.

عناني، محمد، المصطلحات الأدبية الحديثة، الشركة المصرية للنشر، لونجمان، طبعة ٢٠٠٣م، ص21-7

معبد النور، جبور، المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، ط١، بيروت، ١٩٧٩م، ص١٠٠.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> و هبه، مجدي، المهندس، كامل، معجم المصطلحات العربية والأدب، مكتبة لبنان، ط۲، ۱۹۸٤م، ص۱۰۶.

ا إميل بديع يعقوب، ميشال عامي، المعجم المفصل في اللغة والأدب، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ١٩٥٨م، ط١، ص٣٤.

فالحوار الخارجي: " يقوم أساسا على ظهور أصوات (أو صوتين على أقل تقدير) لأشخاص مختلفين". \"
يتضح مما سبق؛ أن الحوار له قسمان، حوار داخلي وحوار خارجي، فالحوار الداخلي يكون بين شخص واحد يود إيصال فكرة للجمهور بغرض المناجاة للنفس؛ لما في ذلك من شد انتباه للمتلقي، والحوار الخارجي يقوم على شخصيتين أو أكثر، حيث مشاركة الأفكار والأحداث بين الشخصيتين.

# وظائف الحوار:

للحوار وظائف أهمها:

# أ. تصوير الشخصيات وتقديمها:

ولعل ما يميز العمل المسرحي هو" طبيعة الشخصية ودورها في سير وإنماء الخطاب المسرحي وتقديمه تقديمًا يليق بها، والحوار له دور فعال في الكشف على مشاعر وعواطف تلك الشخصية والدور الذي تقوم به، فلا بد من أن يكون كلام الشخصية متطابق مع طبيعة هذه الشخصية وذلك بخلق الاحتكاك بين الأصوات الشخصيات وبين الكلام 18"

# ب. تطور الحبكة والحدث وتنمية الصراع:

"يتكون العمل المسرحي من الحبكة والحدث والصراع والحوار، وهي العناصر الأساسية لبناء الحدث، بحيث يقوم الصراع على جذب انتباه المتلقي أو المشاهد، فبالحوار الجيد يكون العمل أكثر قبولًا وأكثر نجاحًا" اليتمركز الحوار على هذه العناصر التي كلما ترابطت جعلت من العمل المسرحي عملًا متميزًا، و"الصراع الصحيح يتكون في ظاهره من قوانين متعارضين وفي باطنه يكون كل هاتين القوانين نتيجة لظروف معقدة متشابكة في تسلسل زمني متتابع، بحيث يجعل التوتر بالغًا الغاية من الرعب والشدة، حتى لا يكون من أن ينتهي بالانفجار "". الصراع عنصر مهم، لجعل المسرحية تتميز بجو ليس راكدًا، بل تحوي على التنقلات والأحداث، التي تجعل المتلقي متأهب لكل حدث. "والمسرح يقوم على الصراع والأزمة؛ فالصراع هو الذي يحرك يقوم على الصراع والأزمة الحل" ".

مما سبق "اهتم المؤلف المسرحي من خلال كتابة العمل المسرحي، إلى اختيار العقدة المتينة التي من الصعوبة حلها، ولعل هذا الاختيار يكون سببًا للتشويق والانبهار للمتلقي أو المشاهد الذي يسعى إلى الكشف عما يتساءل عنه"<sup>۲۲</sup>.

# ج) الوظيفة الجمالية الفنية:

" العمل المسرحي كلوحة فنية، تكمل بوجود كل الأدوات، والعمل المسرحي يصل إلى الكمال من خلال ترابط عناصره، حيث يتميز بالقيمة الفنية التي تضفي عليه طابعًا جماليًا. وذلك ناتج من حسن الصياغة وتركيب جمل النص، تكاملًا منطقيًا "٢٠. تكمن أهمية النصوص المترابطة العناصر، في جعل المتلقي يتنقل مع الأحداث، بسلاسة ومن دون ملل.

" فالحوار لابد أن يقوم قبل كل شيء، على الذوق والمهارة الفنية، بمعنى أنه الثمرة الناضجة التي يقدمها إلينا الكاتب بعد التروي"٢٤

والحوار المسرحي، عمل يقوم على الفن والإبداع، ووظائفه تعددت وتنوعت من خلال الشخصيات في مسرحية ذات الشريط الوردي، (شهرزاد، شهريار، شجر الرمان، أم السعد)، ومن خلال الحوار القائم بين الشخصيتين (شهرزاد وشهريار) و (شجر الرمان وأم السعد) والتوعية بمرض سرطان الثدي، وتماثلها مع أحداث وتنقلات المسرحية في المشهد الأول، والكشف عن الصراع بين الشخصيات في إيجاد حل للوصول للدواء ، وفي المشهد الثاني شكل الصراع جانبًا مهمًا؛ لتقبل الداء ومعايشته، فمن خلال الحوار الذي يتخلله نوعٌ من الغموض والتساؤلات؛ أضافت للعمل جانبًا جماليًا وفنيًا.

# تجليات الحوار في مسرحية " ذات الشريط الوردي" لوفاء الطيب:

الحوار هو أكسجين المسرحية؛ لكونه ركيزة أساسية و" يعد الحوا ركنًا أساسيًا من أركان العمل الدرامي خاصة المسرحية، فنجاح المسرحية أو فشلها في كثير من الأحيان يتوقف على الحوار، إذ إنه العنصر الذي يضفي على مسرحية الحياة، ويتفق الكثير من النقاد على أنه الخطوة الأولى لصياغة الحوار المسرحي الجيد في فهم الشخصيات فهمًا عميقًا، ففي المسرحية يجب على الشخصية أن تعبر وتفسر نفسها، وذلك من خلال الحوار وعلى أية حال فواقعية الحوار الرامي تختلف من شخص إلى آخر، ومن مسرحية المراحية المراحية المسرحية المسرحية المراحية المرا

وفي مسرحية (ذات الشريط الوردي) استخدمت الكاتبة شخصيات خيالية مما جعلها ملموسة وقابلة للفهم والتأثير، وذلك يُنبئ عن بُعد نظر الكاتبة؛ في انتقائها لذلك.

۱۷ عز الدین، إسماعیل، الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، ط۳، ۱۹۲٦م، ص۲۹۸.

<sup>18</sup> زيتوني، أطيف، معجم مصطلحات نقد الرواية، دار النهار للنشر، ط1، بيروت، لبنان، ٢٠٢٠م، ص٨٢

۱۹ ينظر: بجبار، مليكة، المصدر السابق، ص١٥

اليجري، لابوس، فن كتابة المسرحية، ترجمة: دريني خشبة، مكتبة الإنجلو المصرية ومؤسسة فرانكلين، القاهرة، نيويورك، د. ط، د.ت، ص ٢٥١.

۱۲ غنيم، غسان، ظاهرة المسرح عند العرب، مجلة الأداب والعلوم الإنسانية، جامعة دمشق، العدد الثالث والرابع، دمشق، ۲۰۱۱م، ص۱۷۰۰.

۲۲ ينظر: بجبار، مليكة، المرجع السابق، ص١٥.

۲۳ینظر: المرجع نفسه، ص۱۵

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> العشماوي، محمد زكي، در اسات في النقد المسرحي و الأدب المقارن، دار الشروق، ط١، القاهرة، ١٩٩٤م، ص ٦٠.

٥٠ سعاد، حميتي، مسرحية بلال بن رباح، لمحمد أل خليفة، دراسة أسلوبية، مذكرة لنيل شهادة الماجستير في البلاغة، جامعة الحاج لخضر، ٢٠٠٠-٢٠٠٩، ص١٢٤.

ومن الملاحظ؛ أنها ركزت على اختيار الشخصيات ك (شخصية شهرزاد وشهريار)؛ واختيارها للعنوان الملائم مع (ذات الشريط الوردي)، وواقعية الأحداث وطريقة سردها المليء بالتشويق، وربط سياق اللا مستحيل في بقاء شهرزاد على قيد الحياة، برغم وجود الملك شهريار، وكذلك النساء وسرطان الثدى، وسعت الكاتبة أن تجعل من الألم أملًا؛ برغم وجوده وتفشيه. فنجاح المسرحية يعتمد على نجاح الحوار.

# الحوار الداخلي في مسرحية ذات الشريط الوردي: المطلب الأول: الحوار الداخلي:

يُعرف الحوار الداخلي بـ " النمط التواصلي لكنه لا يستدعي وجود الأخر بل هو حوار من جهة واحدة ويوجه إلى الداخل ليبلور موقف الذات اتجاه أشياء لا تظهر في الحوار الخارجي وهو حوار يتجه نحو الذات ويعود إليها"٢٦ إذن؟ هو الحوار الذي يكون نابعاً من الذات، ويعبر عما في دواخل النفوس، ونَلمح الحوار الداخلي المباشر، في المسرحية من خلال حديث بطلة المسرحية (شهرزاد) مع نفسها بلسان أم السعد قائلة:

"عندما علمت ابنتي ياسمين بمرض صديقتها نور العيون ذرفت عيناها الدمع مدرارًا.

النساء لا تتخيل أن تشتد أجسادهن دون نهود. تلك الثمار التي تتفتح على جذو عهن كحبات التفاح"٢٧

كان الحوار مليئا بالأسى والحزن، دار بين بطلة المسرحية (شهرزاد) ونفسها، ومن الملاحظ أن المونولوج الداخلي يجسد مدى الاضطراب النفسى الذي تعيشه الشخصية. المطلب الثاني:

# - الحوار الداخلي غير المباشر:

الحوار الداخلي غير المباشر يعرف بـ: " النمط من المونولوج الداخلي الذي يقدم فيه المؤلف الواسع المعرفة مادة غير متكلم بها، ويقدمها كما لو أنها كانت تأتي من وعي شخصية ما، مع القيام بإرشاد القارئ ليجد طريقة خلال تلك المادة وذلك عن طريق التعليق والوصف"٢٨ فهو نوع يعطى القارئ المعرفة بتدخل الكاتب، مقارنة بالحوار الداخلي المباشر.

فيتجلى الحوار الداخلي غير المباشر في موقف واحد في المسرحية، وهو بلسان شهرزاد قائلة:

"ولا يزال يتجدد الأمل في صدور النساء كل مساء وصباح"٢٩ سعت الكاتبة أن توظف جانب من التفاؤل، من خلال هذا النص، ولكي تصدح قائلة للنساء، أن (الأمل يتجدد

ويحيا عند المصابات)، مثلما يتجدد الأمل عند شهرزاد عندما يعطيها شهريار المهلة لكي تحكي له القصص. الحوار الخارجي في مسرحية ذات الشريط الوردى:

المطلب الأول: الحوار الخارجي المباشر:

يعد الحوار الذي يكون بين شخصيتين أو أكثر في المسرحية. ووظفت الكاتبة الحوار الخارجي في العديد من المواقف

"شجر الرمان: أقلقنى غيابك يا أم السعد، فهذه ليست عادتك. ما أخبار ابنتك نور العيون؟ هل تماثلت للشفاء؟ أم السعد: "لا عزيزتي، عجز الطب عن علاجها، جرب الأطباء معها كل دواء"".

ولقد يعكس الحوار الخارجي صفة الشخصيات، ويُوضح إن كانت حزينة أو فرحة، ونصت الكاتبة في المسرحية على هذا الأمر من خلال الحوار المليء بالحزن وجاء فيه:

"شجر الرمان: كم أنا آسفة لمرض ابنتك نور العيون!، كم كانت مصدر سعادة لابنتي ياسمين".

"أم السعد: لن تتحمل ياسمين رؤية نور ذابلة مصفرة كورقة خريف" ٢١.

وحوار خارجي آخر اضافت فيه جانبًا ديني، فتقول شجر الرمان لأم السعد:

اشجر الرمان: جربي أن يقرأ عليها إمام المسجد، اجمعي لها نفث المصلين والمصليات

أم السعد: "قرأ لها جارنا الشيخ أحمد وتحسنت كثيرًا" " " وجاء أيضنًا: "نامت قلقلة تناجي الله أن ينجيها وأن يكون ورمها حميدًا"

المطلب الثاني: الحوار الخارجي غير المباشر:

يعد الحوار الخارجي غير المباشر بـ:"الحوار السردي، كونه عنصر السرد المهيمن فيه عبر صوت الراوي، يعلوه تغيير في النقل السردي لكلام الشخصيات المتحاورة عبر ه"۳۶

كما جاء في المشهد الأول على لسان شهرزاد:

"اعلم أيها الملك شهريار أن حكاياتي في الليل تتميز عنها في النهار وفي عصرنا الحالي تختلف عن العصور القادمة. واعلم أيها الملك العادل أن الدنيا أحوال وأن الحياة أقدار.. وكان يا ما كان في سالف العصر والأوان، كانت سيدة ارستقر اطية اسمها شجر الرمان"٥٦

ومن المعلوم أن شهرزاد تبدأ حكايات ألف ليلة وليلة بعبارة (بلغنى أيها الملك السعيد) وفي مسرحية ذات الشريط

٣٠ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص ٤٠.

۲۱ المصدر نفسه.

۳۲ المصدر السابق، ص۲۲.

٣٦ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ٤٧.

٣٤ رحال، جميلة وبوعزيز، كنزة، توظيف الحوار في رواية قلب الليل لنجيب محفوظ، مذكرة ماجستير، جامعة أكلى محمد أولحاج، البويرة، ۲۰۱۷-۲۰۱۸، ص۹۹.

٣٥ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٣٩.

٢٦ محمد عمر، قيس، البنية الحوارية في النص المسرحي: ناهض الرمضاني أنموذجا، عمان، دار غيداء للنشر والتوزيع، ط١، ٢٠١٢م،

 $<sup>^{\</sup>prime\prime}$  الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط١، ٢٠١٦م ص٤٥.

۲۸ همفري، روبورت، تيار الوعي في الرواية الحديثة، تر: محمود الربيعي، دار المركز القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠١٥م، ص٦٦.

٢٩ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٤٨.

الوردي، وظفت وفاء الطيب فعل الأمر (اعلم) بدلا من بلغني؛ وذلك لأنه لا يحتمل الصواب والخطأ، أما في الفعل الماضي (بلغني) توجد احتمالية كبيرة فيه للصواب أو الخطأ، في نقل الحكاية.

استخدمت الكاتبة مقولة " وفي عصرنا الحالي تختلف عن العصور القادمة"٢٦. ويتضح أنها أرادت أن توضح أن القصص تتطور وتتبدل، مع كل زمان ومكان، وأن شهرزاد الحكاية الأسطورية، لازالت تسرد القصص. "فقد برهنت شهرزاد لكل من الرجال والنساء على قوة تأثير القصة علينا. إذ كان من خلال إشغال الملك في قص يومي والحفاظ على جو التشويق لديه، أن تمكنت شهرزاد من تقويض قراره السابق بأن يتزوج فتاة عذراء كل يوم ومن ثم يقتلها. و هكذا أنقذت شهر زاد بنات جنسها من هذا العنف الجسدي، عن طريق استخدامها الحاذق للكلمة"٢٧ وعندما ذكرت " أن الدنيا أحوال وأن الحياة أقدار" متجلى حكمة عميقة و عظيمة، وتناسب الحدث، وأن ما يصيب المؤمن من مرض وبلاء هو مكتوب ومقدر، وأن العافية تتبدل وتتغير. "فالكاتبة تحاول تكثيف الصورة قدر المستطاع باستخدام المثل وتعطى للمتلقى مساحة من الحرية في التخيل الذي يحمله المثل"٢٩

جسدت وفاء الطيب في المسرحية صورة حية لعصر شهرزاد وشهريار، ونَعد هذه المسرحية (الليلة الثانية بعد الألف)، عندما استفتحت المسرحية بالشخصية الخيالية، الأميرة شهرزاد وجعلتها هي من تروي لنا هذه المسرحية. وكيف بدأت مسرحيتها على طريقة حكايات ألف ليلة وليلة، عندما تجلس الأميرة عند الملك شهريار، لكي تقول له الحكاية، لضمان بقاء روحها، ويأتي الصباح ومن ثم تشوقه لليلة أخرى مليئة بالتشويق القصصي.

استخدمت شهر زاد أسلوب البداية في الحكاية منذ القدم "كان ياما كان في سالف العصر والأوان" عيث أن هذه العبارة تَردُ في الحكايات الخرافية، وتُستخدم غالبًا في الجمل الاستفتاحية؛ تشويقًا للقارئ والمتلقي، كما فعلت وفاء الطيب في بداية المشهد الأول من مسرحية (ذات الشريط الوردي).

# ج - وظانف الحوار في مسرحية (ذات الشريط الوردي): 1) تصوير الشخصيات وتقديمها:

يعمل الحوار للكشف عن أفكار الشخصيات وما تدور حوله، ونقل الفكرة بوضوح، وظهر ذلك في المشهد الأول وورد فيه:

"شجر الرمان: أقلقني غيابك يا أم السعد. فهذه ليست عادتك. ما أخبار ابنتك نور العيون؟ هل تماثلت بالشفاء؟ أم السعد: لا يا عزيزتي، عجز الطب عن علاجها، جرب الأطباء معها كل دواء" "

لقد كشف الحوار عن الفكرة الرئيسة والمضمون الذي تتمحور حوله المسرحية، وتجلى ذلك من خلال تتابع الحوار بين الشخصيات.

وورد في المشهد الثاني على لسان شهرزاد: " كان يا ما كان في قادم العصر والأوان طبيبة نجيبة من السعودية بلد الحرمين يقال لها نورهان "٢٠٠

وقالت شهرزاد بلسان نورهان

"حتى كان اليوم الذي تحسست فيه صدرها

تورم صغير في صدرها

ماذا تفعل طبيبة عرفت أن تورم ثدي النساء ليس محمودًا دائمًا"".

وفاء الطيب سعت من خلال تنقلاتها بين أحداث المسرحية، توضيح أن هذا الداء موجود منذ القدم. عرضت الكاتبة، مَلمح لحوار داخلي مباشر بين (أم السعد، وشجر الرمان) قائلة:

"أم السعد: يقول الطبيب ربما لو يبتر منها الجزء المصاب. شجر الرمان: ما هذا الجنون! ستنزف حتى الموت!" وظفت الكاتبة شخصية نورهان، الطبيبة القوية المتفائلة، التي علمت بإصابتها بالمرض، وبدأت رحلة علاجية، فحضر الحوار الخارجي غير المباشر؛ بلسان شهرزاد قائلة: "نامت قلقة تناجي الله أن ينجيها وأن يكون ورمها محمودًا.

وعندما أفاقت ذهبت إلى المشفى لتقوم بما تفعله للنساء المريضات

أول ما قامت به هو تصوير ثديها بأشعة يقال لها الماموجرام ثم انتهى المطاف بورم خبيث صلت وحمدت الله وشكرته على بلاء له دواء"°؛

٢. تصوير الحبكة والصراع:

تميزت الكاتبة بالتنويع بين الحبكة والصراع في هذه مسرحية (ذات الشريط الوردي).

حيث يزيد من الانسجام ترابط الأحداث ببعضها، وورد ذلك في عدة مواقف في المسرحية:

لقد استخدمت الكاتبة الحبكة في المسرحية، على نظم متسلسل بالأحداث، بداية من أعراض سرطان الثدي

٤٠ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٣٩.

<sup>13</sup> المصدر نفسه، ص ٤٠.

۲<sup>3</sup> الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط١، ١٠٦٦م، ص٢٤.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٤٧.

المصدر السابق، ص٤٦.

٥٤ المصدر السابق، ص٤٧.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٦</sup> الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط١، ٢٠١٦م، ص٣٩.

۳ شعبان، بثينة، ١٠٠ عام من الرواية النسائية العربية، دار الأداب النشر بيروت، ط١، ١٩٩٩م، ص٥٤.

٢٨ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٣٩.

۱۳ العطوي، أحمد، توظيف التراث الشعبي المحلي في مسرح المرأة السعودية. مجلة دراسات الخليج والجزيرة العربية، ٤٨ (١٨٧)، ٢٠٢٢م، ص١٣٠-١٣٠.

المبدئية، ومن ثَّم الأعراض الثانوية، ومن ثَّم كيفية التشخيص المبكر للمرض، ومن ثم العلاج.

ففي الأعراض المبكرة ذكرت في النص:

"أم السعد: لن تتحمل ياسمين رؤية نور ذابلة مصفرة كورقة خريف!

لور رأيتِ كيف صار جسدها هزيلًا وشاحبًا! ترفض الطعام وتتقيأ من ألم في نهدها" ٢٠

وعرضت الأعراض الثانوية من خلال الحوار الخارجي المباشر؛ بين شخصيتي (شجر الرمان، وأم السعد).

"شجر الرمان: أخبريني كيف شكل ثديها المتورم؟ أم السعد: مثل برتقالة عجوز، ذلك النهد المتماسك مثل تفاحة سنوويت أصبح حبة بندورة تتصبب دما من حلمتها، ولا أحد يستطيع دهنها أو لمسها لشدة ما تؤلمها."

ومع تنامى الحوار بين الشخصيات؛ يتجلى الحوار الخارجي غير المباشر، على لسان شهرزاد قائلة:

"نورهان أول ما قامت به هو تصوير ثدييها بأشعة يقال لها الماموجرام، ثم انتهى بها المطاف إلى سرطان خبيث صلت وحمدت الله وشكرته على بلاء له دواء

فالدواء مازال موجودًا، علاج الكيمياء الذي توصل إليه آنذاك العلماء ١٧٧٠

حرصت الكاتبة أن تستلطف من أصيبت بهذا الداء؛ فلم تُصرح باسمه مباشرة، واقتصرت أن تطلق على مرحلة العلاج (رحلة علاج الشريط الوردي) وهذا ينبئ أن الكاتبة تتمتع بإنسانية عالية، وتتميز بفهم عميق لنفسيات من أصبن بداء سرطان الثدي.

"ودخلت في رحلة علاج الشريط الوردي! ليس من السهل الحصول على هذا الشريط الوردي. لكن النساء يدعمن النساء في كل زمان وأوان"^؛ وتستمر الكاتبة بالتنويع بين وظائف الحوار في النص

فالصراع موجود في المسرحية، فنجد ان الحوار الخارجي يحضر بين شخصية شهرزاد وشهريار

هي تريد أن تكمل سرد القصة، وهو أراد ان ينهي حياتها، ويقول الناقد" لا مسرح بلا صراع"

فتقول "شهرزاد: هل تظن يا شهريار أن أمًا مثل أم السعد توافق على بتر نهد ابنتها لتوهب لها الحياة؟

ماذا تظن أنت يا شهريار؟

شهريار: أظن أن النهاية حق. شهرزاد: تصرخ لا یا شهریار.

انتظر حتى تسمع قصة صاحبة الشريط الوردي " أ ...

ج. الوظيفة الجمالية الفنية:

احتوت المسرحية على العناصر الفنية التي تتقيد بها كل المسرحيات، فاحتوت على الحدث والشخصيات والحوار والحبكة والصراع؛ حيث يضفى ذلك على المسرحية طابعًا جماليًا.

يقول الأديب السعودي: محمد ربيع الغامدي عن كتاب من بعدى الطوفان: "فمدوا أغصانكم جميعًا لتحط عليها عصافير الجمال الذي تكتنزه هذه المجموعة الأسرة ""

لقد ركزت الكاتبة على التنويع في التناغم الموسيقي، والإضاءات، في بداية ونهاية كل مشهد، وذلك لإضافة ولترسيخ الطابع الجمالي.

وظفت الكاتبة طابع موسيقي حزين، يلائم الحوار، في المشهد الثاني:

" تعزف موسيقى حزينة ثم تظهر إضاءة وردية على المسرح، تتغير الموسيقى إلى حالمة أصوات هديل حمام وتغريد عصافير الأه

وختمت المشهد الثاني: " "في نهاية العرض صوت صياح ديك وإضاءة قوية جدًا، تنهمر أشرطة وردية على الخشبة وعلى الحاضرات ٢١١٥

وظائف الحوار كانت متجلية في هذه المسرحية، فشملت تصوير الشخصيات والحبكة والصراع والوظيفة الجمالية الفنية، حيث أكسب هذا التنوع المسرحية التحامًا بين عناصرها.

استطاعت الكاتبة التنويع بين أنماط الحوار الداخلي والخارجي، ومن ذلك يحضر الحوار الخارجي المباشر؛ بين شخصيتي (شجر الرمان، وأم السعد) فتقول: " شجر الرمان: أقلقنى غيابك يا أم السعد، فهذه ليست عادتك، ما أخبار ابنتك نور العيون؟ هل تماثلت للشفاء؟ أم السعد: لا عزيزتي، عجز الطب عن علاجها، جرب الأطباء معها كل دواء"٥٥

وفي هذا المشهد الحواري، يظهر أن الكاتبة أرادت توضيح الاختلاف بين الطب قديمًا وحديثًا، وظهر ذلك في توظيفها لأسماء الشخصيات.

"شجر الرمان: هل جربت ورق الكينا، اطحنيه وضعيه على ذلك التورم في ثديها.

أم السعد: جربنا ورق الكينا وحبة المر"<sup>10</sup>.

بدأت الكاتبة بحوار بين الشخصيتين، وتوضح بساطة الطب قديمًا، وطبيعة اعتمادهم على الأشجار والأعشاب، ويتجلى ذلك من خلال الحوار، وكيف تدعوها لاستخدام ورق الكينا وحبة المر؛ وهذا مصداق لحديث

ا الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط١، ٢٠١٦م، ص٤٦

٥ الطيب، وفاء، المصدر سابق، ص٤٧ <sup>ه</sup> المصدر نفسه

٢٦ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٠٤.

٧٤ الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نّادي تبوك الأدبي، ط١، ٢٠١٦م ص٤٧. ً

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٤٨.

<sup>63</sup> المصدر السابق، ص27. ° الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، صفحة المقدمة.

<sup>&</sup>lt;sup>٤</sup> المصدر السابق، ص ٤١.

الرسول عليه الصلاة والسلام " إنَّ لكلِّ داءٍ دواءً فإذا أُصِيب دواءً الدَّاءَ برَأ بإذنِ اللهِ" وهذا من رحمة الله بعباده حيث تتوافر الأدوية تزامنًا مع وجود الداء.

وعلميًا: يستخدم المر لتعقيم الجروح، ويستخدم ورق الكينا لتطهير الجروح ولتسكين اللام ولاستخدام العديد من الأمراض.

ويستمر الحوار الخارجي المباشر، ويتجلى في الموقف التالي من المشهد الأول:

"شجر الرمان: أخبريني كيف هو شكل ذلك التورم؟ أم السعد: مثل برتقالة عجور، ذلك النهد المتماسك مثل تفاحة سنوويت أصبح حبة بندورة تتصبب دمًا من حلمتها ولا أحد يستطيع دهنها لشدة ما يؤلمها.

شجر الرمان: وماذا يقول الطبيب عن مرضها؟ هل هو قرصة هوام أو لمسة جان؟

أم السعد: لا يدري الأطباء طبيعة هذا المرض الذي يفتك بأثداء النساء، ولكن يقول الطبيب إن المرأة التي لا ترضع تكون أكثر عرضة لهذا التورم المميت

شجر الرمان: يا إلهي! تورم مميت!" "

الكاتبة تنقلت بترتيب، في أعراض وكيفية المرض وماهيته، بوصف ينقل المتلقي بين يأس في لفظة (برتقالة عجوز)، و(تورم مميت) ووصف مراحل الإصابة وكيفية تغير النهد من (تفاحة سنوويت) إلى (حبة بندورة تتصبب دمًا) وهذا يعتبر وصف دقيق للغاية ولا يعطي مجال للتردد بتخيل المشهد والوصف، فوظفت الكاتبة التشبيه بهذه الطريقة البسيطة؛ لتسهيل وصول الصورة للفئة المرجوة.

ومن أعراض هذا المرض، ظهور كتلة او عقدة غير مؤلمة في الثدي، ومع الوقت تتحول إلى كتلة صلبة، تغير في شكل الجلد مما تؤدي إلى تجعد الجلد.

ويتنامى الحوار الخارجي المباشر بين أم السعد وشجر الرمان:

"أم السعد: يقول الطبيب ربما يبتر منها الجزء المصاب. شجر الرمان: ما هذا الجنون! ستنزف حتى الموت! أم السعد: يقول الطبيب إنهم يبترون أعضاء المقاتلين في الحروب ويعرفون كيف يرممون جروحها.

شجر الرمان: هذا قرار صعب وخطير هل وافقت عليه؟"٧٥

اتضح أن شخصية شجر الرمان تتحدث بلسان العادات والتجارب العلاجية أكثر من العلمية التي لمسناها في حديث أم السعد وكذلك الحوار والمعلومات التي تذكرها عن الطبيب.

ويتجلى في المشهد الثاني، حوار خارجي؛ تخاطب فيه شهرزاد شهريار بلغة مسموعة، قائلة:

"هل تظن يا شهريار أن أمًا مثل أم السعد توافق على بتر نهد ابنتها لتوهب لها الحياة؟ الموت أهون عليها"^٥.

وبعد مخاطبتها لشهريار، توجه الخطاب للجمهور؛ قائلة: "ماذا تظنون أن أمها فاعلة؟ ماذا تظنون ما يقرره الطبيب؟ "ومن ثم تعود وتسأل، ماذا تظن أنت يا شهريار؟

شهريار: أظن أن النهاية حق

شهرزاد: تصرخ لا یا شهریار.

انتظر حتى تسمع قصة الشريط الوردي"٥٥

وفي موقف آخر يحمل تساؤلاً من تساؤلات شهرزاد؛ قائلة: الماذا تظنون؟ "١٠٠

ولنتساءل ما الهدف من تصرف شهرزاد عندما وجهت الخطاب للجمهور ومن ثم وجهته لشهريار؟ استخدمت الكاتبة في هذا النص المسرحي، نوعًا من أنواع الحوار المسرحي ألا وهو الحوار (الموجّه للجمهور) شهرزاد خاطبت الجمهور أولًا، بغية شد الانتباه، وخشية أن يصيبهم الملل من سرد المسرحية في رتم واحد؛ لذلك استخدمت هذا النوع من الحوار، ووجّهت السؤال للجمهور مباشرة، وهذا يدعو لحمل الجواب والتفكير فيه، ومن ثم نقلت الكاتبة، توجيه خطاب شهرزاد إلى الملك شهريار، وقالت فيه:

"ماذا تظن أنت يا شهريار؟!" ١

ويتجلى حوار خارجي مباشر بين شهرزاد وشهريار: الشهرزاد: أوشك أن يدركنا النهار، هل أسمعك حكاية صاحبة الشريط الوردي، حكاية الطبيبة التي تورم نهداها؟ شهريار: معك حبيبتى حتى الصباح"

أعطى الملك شهريار؛ لشهرزاد، مهلة أخرى، وتعتبر كفاصل تشويقي، ومن الملاحظ أن حديث شهرزاد لا يكون إلا في الليل وتتوقف مع الصباح، مما يجعل القارئ يسأل ما لمغزى وراء هذا التصرف؟

تتجلى لمسة بيانية خفية عند وفاء الطيب، فربما أن نبض الألم واليأس يكون في ازدياد بالليل حيث السكون والخوف، ومع الصباح يزول حيث الحياة والأمان، وأتت بقصة أخرى وهي مكملة للأولى الخيالية، لكن هذه المرة تحكى شهرزاد قصة حقيقية.

ومع تنامي الحوار الخارجي غير المباشر، سعت الكاتبة لحضور هذا الحوار على لسان شهرزاد بطريقة سردية:

"شهرزاد: كان ياما كان في قادم العصر والأوان طبيبة نجيبة من السعودية، بلد الحرمين يقال لها نورهان""

٦٠ المصدر السابق، ص٥٥

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط١، ٢٠١٦م، ص٠٤.

٦٢ المصدر السّابق، ص٢٦.

٦٢ المصدر السابق.

<sup>°</sup> النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، كتاب السلام، باب لكل داء دواء، دار الطباعة العامرة-تركيا، ١٣٣٤هـ، ج٧، ص٢١.

٥٦ الطّيب، وفاء، المصدر السابق، ص ٤١.

٥٠ المصدر السابق، ص ٤١-٤٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٨</sup> المصدرُ السابق، ص٤٦.

٥٥ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٥٤

وفي ذلك تجسيد لشخصية واقعية في زماننا بغية التقريب والتسلية.

ويحضر أيضًا حوار خارجي غير مباشر، عنما تحكيه شهرزاد قائلة:

"وقد برعت تلك الطبيبة في فن طب النساء وحصلت على شهادات وزمالات في ذلك الأوان لا يدركه عقل من هذا الزمان"

وهذا حبل أمل ممدود لكل مصابة بهذا المرض مع التطور الهائل الذي نراه للطب والبراءات الحاصلة على الميداليات الذهبية والمتوافقة مع أنظمة الصحة العالمية.

ويتنامى الحوار الخارجي غير المباشر (السردي) على لسان شهرزاد قائلة:

" حتى كان ذلك اليوم الذي تحسست فيه صدرها تورم صغير في صدرها

ماذا تفعل طبيبة عرفت أن تورم ثدي النساء ليس محمودًا دائمًا

نامت قلقة تناجي الله أن ينجيها وأن يكون ورمها محمودًا وأفاقت الدكتورة وذهبت للكشف على صدرها مثلما تفعل بالنساء اللاتي يأتين لها

أول ما قامت به هو تصوير ثدييها بجهاز الماموجرام، ثم انتهى بها المطاف إلى ورم خبيث"".

من الملاحظ أن وفاء الطيب تصور من خلال نص المسرحية، الكشف المبكر للمرض، وكيفية تلافي انتشاره بإذن الله -

فأول إجراء يُتخذ هو عمل أشعة بجهاز الماموغرام وهو "صورة للثدي، "حين تشعر المرأة بأنها بخطر الإصابة بسرطان الثدي، أول خطوة تقوم بها هي الذهاب لأقرب عيادة والقيام بالفحص من خلال " الخضوع إلى فحص ثدي منتظمة، مثل صور الثدي الشعاعية (ماموغرام) سنويًا، وصور الرنين المغناطيسي بالنسبة إلى النساء اللاتي هن عرضة لخطر مرتفع"

إذن؛ الهدف من الماموغرام هو الكشف عن السرطان مبكرًا؛ ويجب الحرص والكشف المبكر. وتشير الدراسة على أن وفاء الطيب تطرقت للجانب الديني أيضًا، وهو أول مُوجب للشفاء.

ومع تتابع المشاهد؛ يحضر حوار داخلي غير مباشر في المشهد الثاني:

"شهرزاد: صلت وحمدت الله على بلاء له دواء فالدواء مازال موجودًا. علاج الكيمياء الذي توصل إليه آنذاك العلماء"

# " تفتح شاشة كبيرة تتحدث بطريقة علمية عن رحلة علاج الطبيبة المانية الم

يتضح وعي وفاء الطيب، وطريقة ختامها العلمي؛ الذي لابد منه، فالعلاج لمرض سرطان الثدي، ليس عن طريق تجارب بدائية، فمن خلال سياق نص المسرحية، والحوار الذي دار بين (أم السعد وشجر الرمان)؛ استطاعت وفاء الطيب أن تسلط الضوء على هذا الجانب المعاش؛ وذلك لكمال التوعية التي ترجوها من خلال النص المسرحي، بل لابد من رحلة علاجية علمية مؤكدةً، بعد لطف الله ورحمته. ويتجلى حوار داخلى مباشر؛ ففيه قالت شهرزاد:

# " شهرزاد: وأدرك شهرزاد الصباح وسكتت عن الكلام المباح" ١٩٠١

استقت الكاتبة هذه العبارة، من نهاية حكايات ألف ليلة وليلة وهي كناية على أن (لشهرزاد كلام غير مباح) مثلما وظفت في بداية المشهد الأول، العبارة الشهيرة لبداية الحكايات الخرافية أو الخيالية.

ولنتساءل؛ ما الكلام غير المباح الذي لا تحكيه شهر زاد لشهريار إلا بعد صياح الديك؟ من الملاحظ أن الكاتبة أرادت أن تنقل المتلقي إلى زمن حكايات ألف ليلة وليلة، منذ بداية المسرحية إلى ختامها.

وترى الدراسة؛ أن الكاتبة لديها المقدرة بأن تخلق نهاية لكلام شهرزاد، لكنها تتمتع بالأدب والرقابة المسرحية، حيث لم تذكر نوع الكلام وجعلته بالمعنى الفضفاض الذي لا نعلم نه عه

"في نهاية العرض صوت صياح ديك وإضاءة قوية جدًا، تنهمر أشرطة وردية على الخشبة وعلى الحاضرات" " . . .

حيثُ بدأت الحياة من منظور الكاتبة بصوت الخير الديك، والنور وانتشار الوعي في المجتمع النسائي ولله الحمد.

استطاعت الكاتبة توظيف مفردة (الديك) في ختام المسرحية، فالديك عندما يصدح بصوته يُعلِمنا ببداية فجر جديد، ورجاء أمل يحيا كل صباح.

#### الخاتمة

من خلال هذه الدراسة للحوار وأنماطه، تمت معالجة مسرحية "ذات الشريط الوردي" وتم التوصل إلى عدة نتائج:

- ينقسم الحوار إلى نوعين حوار داخلي و هو حوار الشخص مع نفسه، وحوار خارجي ويكون للعديد من الشخصيات.
- إن الحوار هو عمل فني وإبداعي، له العديد من الوظائف، منها: تصوير الشخصيات وإتقان الحبكة والحدث والصراع والجمالية الفنية.
- وظفت الكاتبة من خلال الشخصيات أنواع الحوار، وتنوعت بين الحوار الخارجي الذي صورته لنا بين

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> المصدر نفسه

<sup>°</sup> الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٤٦-٤٧

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ديكسون، مايك، مزبودي، هنادي، سرطان الثدي، مكتبة الملك فهد الوطنية للنشر، ط۱، الرياض، ۲۰۱۳ د ۱٤۳۶، ص۲۲.

الطيب، وفاء، من بعدي الطوفان، مسرحية ذات الشريط الوردي، الانتشار العربي، بيروت، نادي تبوك الأدبي، ط1، ٢٠١٦، م2

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> المصدر السابق، ص٤٨.

٦٩ المصدر نفسه.

٧٠ الطيب، وفاء، المصدر السابق، ص٤٨.

- شخصيتي أم السعد وشجر الرمان، والحوار الداخلي الذي كان على لسان شهرزاد.
- نوعت الكاتبة باستخدام الحوار الداخلي المباشر وغير المباشر، والحوار الخارجي المباشر وغير المباشر.
- حضور ملفت للحوار الخارجي المباشر، مقارنة بالحوار الخارجي الغير مباشر في المسرحية.
- نص المسرحية ينبئ أن الكاتبة ربما عندما كتبت المسرحية أنها أرادت أن تجسد حدث معاش في محيطها، أو تجسيد لأزمة نفسية مرت بها أو رويت لها.
- استخدمت الكاتبة السعودية ألفاظًا واضحة غير معقدة في المسرحية، وتنقلاتها بالأحداث بتسلسل منظم.
- ملاءمة الكاتبة في استخدام شخصية شهرزاد، لمثل هذا الموضوع الذي يُعنى بالنساء.
- إن الكاتبة عندما ربطت بين هذه المسرحية وحكايات ألف ليلة وليلة، أرادت أن تصور لنا التماثل بين المرأة وحكايات ألف ليلة وليلة من حيث التوالد والتناسل، فكل حكاية تحمل في رحمها حكايات أخرى.
- نوعت الكاتبة في المسرحية من خلال الحوار، فنجدها استخدمت الحوار الداخلي مثلما كانت تخاطب الجمهور، واستخدمت الحوار الخارجي وهو بين شخصيتين مثل (شجر الرمان وأم السعد).
- استطاعت الكاتبة توظيف شخصيات خيالية وواقعية في المسرحية.
- صورت الكاتبة في هذه المسرحية ألفاظًا وشخصيات معاصرة لحكايات ألف ليلة وليلة.
  - جسدت المسرحية الصراع بين اليأس والأمل.
- تتمركز هذه المسرحية "ذات الشريط الوردي" حول التوعية بسرطان الثدي.
- تعد هذه المسرحية الحكاية (الثانية من الألف) من حكايات ألف ليلة وليلة، عندما جسدت الشخصيات (شهرزاد وشهريار) في هذه المسرحية.

## قائمة المصادر:

- القران الكريم
- السنة النبوية
- الطيب، وفاء، (٢٠١٦م) من بعدي الطوفان، النادي الأدبي بتبوك، المملكة العربية السعودية، ط١.

## قائمة المراجع:

- أبو الفضل، محمد بن مكرم بن علي، لسان العرب، الدار المصرية للتأليف والطباعة والنشر، القاهرة، (د.ت)، ج٥. الأصفهاني، الراغب، (١٩٦٦) المفردات في غريب
- القرآن، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، مادة (حور).
- بجبار، مليكة، (٢٠٢٠) الحوار في المسرح الجزائري، مذكرة لنيل شهادة الماستر، جامعة أدرار.
- البكري، وليد، (٢٠٠٣)، أعلام المسرح والمصطلحات المسرحية، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، عمان.
- الحاني، ناصر، (١٩٦٨) المصطلّح في الأدب الغربي، دار الكتب العصرية، بيروت.
- ديكسون، مايك؛ مزبودي، هنادي، (٢٠١٣) سرطان الثدي، مكتبة الملك فهد الوطنية للنشر، ط١، الرياض.

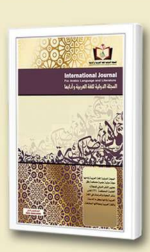
- رشدي، رشاد، (١٩٩٨) فن كتابة المسرحية، الهيئة العامة المصرية للكتاب، دبط
- الزبيدي، مرتضى، (١٩٩٤)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ج٦.
- زعرب، صبحية عودة، (٢٠٠٦) غسان كنفاني، جماليات السرد في الخطاب الروائي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، ط١، عمان- الأردن.
- زيتوني، لطيف، (٢٠٠٢) معجم مصطلحات نقد الرواية، دار النهار للنشر، ط١، بيروت، لبنان
- سعاد، حميتي، (٢٠٠٩- ٢٠١٠) مسرحية بلال بن رباح، لمحمد أل خليفة، دراسة أسلوبية، مذكرة لنيل شهادة الماجستير في البلاغة، جامعة الحاج لخضر.
- شعبان، هيام، السرد الروائي في أعمال إبراهيم نصر الله، دار الكندي للنشر والتوزيع، د.ط، إربد، الأردن
- صحيح مسلم (٢٢٠٤)، والنسائي في ((السنن الكبرى)) ( (٧٥٥٦) واللفظ له، وأحمد (٧٥٥١).
- عبد النور، جبور، (١٩٧٩)، المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، ط١، بيروت.
- عز الدين، إسماعيل، (١٩٦٦) الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، ط٣.
- العشماوي، محمد زكي، (١٩٩٤) دراسات في النقد المسرحي والأدب المقارن، دار الشروق، ط١، القاهرة.
- العطوي، أحمد. (٢٠٢٢). توظيف التراث الشعبي المحلي في مسرح المرأة السعودية. مجلة در اسات الخليج والجزيرة العربية، ٨٤ (١٨٧).
- عناد، فاطمة جبار، ۲۰۱۲م، عزل وتشخيص مركب -one من درنات نبات السعد 3-selinadien 4-11 وبعض الشعر نمو على تأثيره ودراسة والكيموحيوية للجرذان المختبرية Norvegicus ، جامعة ذي قار، كلية العلوم، العراق.
- عناني، محمد، (٢٠٠٣) المصطلحات الأدبية الحديثة، الشركة المصرية للنشر، لونجمان، طبعة ٣.
- فتحي، إبراهيم، معجم مصطلحات العربية، المؤسسة العربية للناشرين المتحدين، التعاضدية العالمية لطباعة والنشر، صفاقى، الجمهورية التونسية.
- محمد، قيس محمد، (٢٠١٣) البنية الحوارية في النص المسرحي (ناهض الرمضاني أنموذجًا)، دار غيداء للنشر والتوزيع، ط١، عمان، الأردن.
- وهبه، مجدي؛ المهندس، كامل، (١٩٨٤) معجم المصطلحات العربية والأدب، مكتبة لبنان، ط٢.
- يعقوب، إميل بديع، (١٩٥٨)، ميشال عامي، المعجم المفصل في اللغة والأدب، دار العلم للملابين، بيروت، لبنان، ط١.
- ينظر: شهيب، محمد محمود، وأبو زيد، خالد حسين، ٢٠١٤م، الشفاء في الرمان فاكهة خصها الله بالذكر في القران الكريم، الإعجاز العلمي، ٤٧٤.

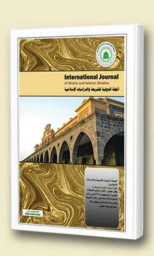
# المجلات العلمية الصادرة عن مركز إثراء المعرفة

يصدر عن مركز إثراء المعرفة للمؤتمرات والأبحاث والنشر العلمي العديد من المجلات العلمية المحكمة والمصنفة دولياً، التي تعمل وفق نظام (ISI) منها على سبيل المثال:

| الرقم الدولي المعياري (ISSN) | الترخيص | رئيس التحرير                   | عنوان المجلة                                 |
|------------------------------|---------|--------------------------------|----------------------------------------------|
| 1658-9580                    | 111489  | أ.د. مرضي بن غرم الله الزهراني | المجلة الدولية للبحث والتطوير التربوي        |
| 1658-9572                    | 111486  | أ.د. ظافر بن غرمان العمري      | المجلة الدولية للغة العربية وآدابها          |
| 1658-9564                    | 111487  | أ.د. عبد الله بن محمد آل الشيخ | المجلة الدولية للشريعة والدراسات الاسلامية   |
| 1658-9556                    | 111488  | أ.د. عائشة بنت بليهش العمري    | المجلة الدولية لتكنولوجيا التعليم والمعلومات |











www.journal.kefeac.com